# نحو علاقات كنسيّة صحيحة

بفلف

د. فرنسيس فخري أنور داود

نحو علاقات كنسية صحيحة بقلم: د فرنسيس فخري - أنور داود كومبيوتر وإخراج فني: صفوت نظير تصميم الغلاف: سامر جميل

يطلب من مكتبة الإخوة ٣ ش أنجه هانم - شبرا مصر ت: ٢٥٧٩٢٨٤٤

وفروعها

المنيا: ٦ ش الجيش ت: ٢٣٦٤٤٠٦

اسيوط: ٢١ ش عبد الخالق ثروت ت: ٢٣٤٢٠٢٨

ومن المكتبات المسيحية الكبرى طبع بمطبعة الإخوة بجزيرة بدران

Printed in Egypt

رقم الإيداع : ۲۰۱۵/ ۱۱۰۲۷ الترقيم الاولي: ۹۷۸-۹۷۷-۹۱ ۳۱ ۵-۲

## المحتوى

| ص        | الموضوع:                                                | الفصل:                       |
|----------|---------------------------------------------------------|------------------------------|
| ٥        | تقديم خادم الرب الأخ/إيليا عيسى                         |                              |
| <b>y</b> | مقدمة وشكر                                              |                              |
| 11       | أُسس ومقومات العلاقات الصحيحة                           | الفصل الأول                  |
| 19       | خدمة التشجيع                                            | الفصل الثاني                 |
| ٥٣       | العلاقــة بــين الــشباب والــشيوخ وهجــر<br>الاجتماعات | الفصل الثالث                 |
| 90       | من جيل إلى جيل                                          | الفصل الرابع<br>الفصل الخامس |
| 1.0      | نماذج سلبية للعلاقات بالكنيسة                           | الفصل الخامس                 |
| 1\$1     | علاقة المؤمنين معًا كجسد المسيح                         | الفصل السادس                 |
|          |                                                         |                              |
|          |                                                         |                              |

لقد شرَّفني الرب بقراءة مسودات هذا الكتاب الذي أشعر أنه احتياج حقيقي في هذه الأيام، حيث أصبحت العلاقات بين كل فئات المؤمنين في الكنيسة تحتاج إلى مراجعة وتحتاج إلى تصحيح بحسب ما تُعلِّمه لنا كلمة الله التي هي الدستور الوحيد لنا في كل شيء.

ولقد خاض الأخوان الحبيبان في هذا الكتاب في أشياء كثيرة تخص هذا الموضوع "نحو علاقات كنسية صحيحة" واستخدمهما الرب في إلقاء الضوء على كثير من الآيات الكتابية وعلى كثير من الموضوعات المتمثلة في الآيات الكثيرة التي ذُكرت في كلمة الله والتي موضوعها الرئيسي هو: «بعضكم بعضاً».

موضوع الكتاب هام جدًا لنا، وأعتقد أن الرب الذي قاد الأخوين في هذا الموضوع هو وحده القادر أن يستخدم هذا الكتاب لخير وبركة كل منًا، ولمراجعة وتصحيح علاقتنا بعضنا مع بعض، لنكون في الوضع الذي يريده الرب لنا نحو بعضنا البعض، وتُعالَج أشياء كثيرة حادثة بيننا في هذه الأيام.

أُصلِّي أن نكون مستعدين للتصحيح وللمراجعة وذلك عن طريق الصلاة للرب أن يعمل فينا بالروح القدس لنُخضع إرادتا الإرادت

ويحفظنا من الإصرار على آرائنا التي لا تتوافق مع المكتوب راجيًا أن يبارك الرب الأخوين ويستخدمهما أكثر لمجد اسمه ولخير قطيع الرب الغالي في هذه الأيام الصعبة والأخيرة.

إيليا محيسي

\* \* \*



### العلاقات الصحيحة

قصد الله أن تكون هناك علاقات مثمرة بين البشر بصفة عامة، والمؤمنين بصفة خاصة، ولأن الإنسان كائن اجتماعي بطبعه، فإنه لا يستطيع أن يعمل أو يعيش مستقلاً عن الآخرين في نواحي الحياة المختلفة، فكل له دوره المهم تجاه الآخرين وتجاه المجتمع الذي يعيش فيه، سواء كان هذا المجتمع هو منزله أو كنيسته أو بلدته لكي يتحقق الغرض الأسمى ألا وهو تمجيد الله وسط خلائقه.

وهناك دوائر خاصة من العلاقات ليس للإنسان دخل في اختيارها، بل هي من ترتيب الله نفسه بحسب سلطانه المُطلق، مثل دائرة العائلة الكبيرة أي: الأب والأم والإخوة والأخوات والأقارب بدرجاتهم المختلفة، ثم تليها دائرة العائلة الصغيرة أي الزوجة والأولاد، وإن كان حسب الظاهر أن الإنسان هو الذي يختار شريك حياته، لكن الإيمان والاختبار يشهدان أن الله له اليد العليا والكلمة الفاصلة في هذا الأمر، وبعد ذلك تأتي دائرة المؤمنين وهذه نختبر فيها معنى الكنيسة كجسد واحد. وأي وحدة أروع من أن أشخاصاً مختلفين في الشخصيات والطباع والمواهب يكملون بعضهم بعضاً بتنسيق بديع بإشارات من رأس هذا الجسد، الرب

نفسه؟! وهناك أيضًا علاقات في دوائر العمل مع الزملاء والمديرين، والعلاقات مع الجيران والذين هم من خارج، وهذه تنظمها الأعراف العامة والقوانين المنظمة.

وينصب تركيزنا في هذا الكتاب على العلاقات بين المؤمنين، كنيسة الله، أعضاء جسد المسيح، حيث نتناول بعض ما ورد بشأن هذه العلاقات في الكتاب المقدس. إن نجاح واستمرار هذه العلاقات يحتاج إلى فهم صحيح لها من حيث أهميتها ومقومات نجاحها واستمراريتها، حتى لا نُعطي إبليس مكانًا، إذ إننا لا نجهل أفكاره.

فبدأنا بقواعد ومقومات العلاقات الصحيحة، ثم أهمية خدمة التشجيع مع التركيز على الشباب وتشجيعهم واستغلال طاقاتهم وضرورة تقديرهم للشيوخ، وكذلك على عنصر الخبرة في الشيوخ وأهمية احتوائهم للشباب، ثم أفردنا بابًا بأكمله عن الشيوخ والشباب وتوتر العلاقات بينهم منوهين عن ضرورة علاج الفجوة الموجودة والتي تتزايد مع الأيام لما لها من أضرار كثيرة على الاجتماعات وعلى الشهادة العملية وتعرضنا لاهمية نقل خبرات السنين من الشيوخ والخدام إلى الشباب، فهم من سيتحملون المسؤولية كاملة في ما بعد، ولأن إبليس يعلم الأهمية المطلقة لهذه العلاقات؛ فقد جعلها هدفًا لهجومه المدمر، وحيث إنه «زارع خصومات بين إخوة» (أم 7: ١٩)، فإنه يُشيع الأكاذيب والظنون وينشر وجبت الإشارة إلى بعض السلوكيات والمعطلات مثل المُحاباة والحزبية والتسلط والجسدانية وكيفية علاجها حتى تختفي من كنائسنا. ثم أخيرًا كان التركيز الأكبر على كيفية تصرف المؤمنين تجاه «بعضهم بعضًا»

لبركة وبنيان جسد المسيح. حيث تناولنا بعض ما ورد بشأن هذه التصرفات في الكتاب المقدس، لا سيما العبارات التي ورد فيها تعبير: «بعضكم بعضًا»، من الناحية العملية وليست التعليمية، والتي يؤكد تكرارها الكثير على أهمية الشركة بين المؤمنين، أعضاء الجسد الواحد.

إن نجاح واستمرار هذه العلاقات يحتاج إلى فهم صحيح لها من حيث أهميتها ومقومات نجاحها واستمراريتها، حتى لا نُعطي إبليس مكانًا، إذ إننا لا نجهل أفكاره.

وإذ نرجو كل بركة للقارئ العزيز نُصلِّي أن يستخدم الرب هذا الكتاب في تصحيح مفهوم العلاقات وتوطيدها بين المؤمنين بمختلف توجهاتهم.

\* \* \*

### شكر واجب

كل الشكر للرب الذي أعطى المعونة خلال سنوات تجهيز هذا الكتاب، والـشكر والتقدير لخدًام الـرب الأحباء/د. نبيل عجيب، د. أشرف يوسف، أيمن يوسف لما بذلوه من جهد وافر في مراجعة مادة الكتاب، ولما أبدوه من آراء قيمة، ولخادم الرب الحبيب/د. محب نصيف لمراجعته الفصل الثالث "الشيوخ والشباب وهجر الاجتماعات" وإضافاته وملاحظاته القيمة، وخادم الرب الحبيب/ إيليا عيسى لمراجعته المُسودة الأخيرة للكتاب، وملاحظاته الدقيقة وكتابته كلمة التقديم، والأخوة / فؤاد حكيم صفوت نظير في الإخراج الفني، والأخوة / فؤاد حكيم وكرم جاد للمراجعة اللغوية. وللحقيقة لـولا مجهود حضراتهم الرائع، والذي كان بمثابة معونة حقيقية لنا، أما خرج الكتاب بهذه الصورة، فلهم منًا التقدير، ومـن الرب المُكافأة.

فرنسيس فخري وأنور داود



# أُسس ومقوِّمات العلاقات الصحيحة

لکي

تستمر أي علاقة، صحيحة، مثمرة وناجحة، فإنها تحتاج إلى اجتهاد من كل أطرافها على السواء، فالصعوبة لا تكمن في إدراك النجاح أو التفوق بل في المحافظة عليه، وعلى كل طرف أن يراعى حقوق الأطراف الأخرى للعلاقة، وكذلك المقومات الصحيحة

للعلاقات الصحيحة، والتي نوجزها في ما يلي:

أ- حدود العلاقة: لكل علاقة صحيحة حدود ينبغي أن لا يسمح بتجاوزها، فلا يصح أن تكون كل أمورنا وخصوصياتنا متاحة بحجة أننا أصدقاء! فمع أهمية المحبة والشركة والتعاون، لكن وضع حدود للعلاقات يمنع التداخل في أمور الغير، التداخل الذي يعَجّل بالقضاء على هذه العلاقات، بل ويحولها من صداقة ومحبة ومودة إلى عداوة، لذلك يحذر الكتاب من التداخل في أمور غيره» الغير بالقول: «فلا يتألم أحدكم ك.... متداخل في أمور غيره»

(ابط؛: ١٥)، مما يجلب الخجل على أنفسنا. وعلى كل طرف أن يضع حدودًا معيَّنة، وعلى الآخرين أن يراعوها جيدًا ولا يتخطونها.

ب- الوقت والتوقيت والذوق العام: من العبث أن يكون التواصل متاحًا في كل وقت بدون ضابط، بل ينبغي أن نراعي التوقيت والزمن المناسبين، لأن الكتاب يعلمنا أن «لكل شيء زمان، ولكل أمر تحت السماوات وقت ..» (جا٣: ١)، ولا ينبغي أن نحرج أو نتضايق - كأطراف لهذه العلاقة - من كلمة: "لا"، أو من كلمة: "الوقت غير مناسب" تحت بند الحفاظ على المشاعر وخوفًا من الإحراج فكلمة "لا" لأمر تعني "نعم" لأمر آخر أهم. ولعل الرب يسوع، المثال الكامل والنموذج الفريد، وضع لنا ذلك، فمع أنه كان في الأغلب متاحًا للجميع، وفي كل وقت، لكن كانت له أوقاته الخاصة، التي ينعزل فيها عن الجميع (لو٥: ١٦). فمرات نجده مع بطرس ويعقوب ويوحنا، وأخرى مع التلاميذ كلهم، أو مع أفراد بعينهم، وأخرى مع عامة الشعب! ففي تعاملاتنا معًا ينبغي أن يكون لكل منًا وقته وخصوصياته، ومن العبث أن نحاول أن نتعامل مع الجميع بنفس القدر والكيفية لكي نكسب رضاء الكل.

5- الاحترام المتبادل: ففي العلاقة الزوجية، أقرب وأقدس العلاقات على الأرض، أوصى الكتاب الأزواج والزوجات باحترام كل منهما للآخر، فيوصي الأزواج «معطين إيَّاهنَّ (أي الزوجات) كرامةً، كالوارثات أيضًا معكم نعمة الحياة» (ابط٣: ٧)، ويوصي المرأة «وأما المرأة فلتَهَب رجلها» (أف٥: ٣٣)، ويوصي المؤمنين

«مقدِّمين بعضكم بعضاً في الكرامة» و «حاسبين بعضكم البعض أفضل من أنفسهم» (رو ١٢: ١٠؛ في ٢: ٣).

إن الاحترام المتبادل ومراعاة المشاعر واستخدام الألفاظ المناسبة، يقوى العلاقة ويعمقها، إذ يشعر كل فرد بقيمة وأهمية الآخر، وأما غير ذلك فسيشعر الشخص بالإهانة، هذا الشعور الذي يضعف العلاقة ويعجّل بإنهائها مع كثير من الخسائر لكل الأطراف!

د- تحديد أطراف العلاقة: من المهم أن أعرف مع مَن أتعامل؟ مع أخ؟ مع أخت؟ مع زوج؟ مع زوجة؟ هل العلاقة عائلية أم شخصية؟ فإذا كانت لي علاقة مع زوج مثلاً فهل يغضبني أن الزوجة لم تجلس معنا عندما زرته؟ وإذا كانت علاقتي مع شاب فهل أعتب أن أخته لم تجلس معنا مثلاً؟ والعكس صحيح.

هـ- المحبة والعطاء المتبادل: المحبة المتبادلة التي تتسم بالعمل والحق، تكون مصحوبة بالعطاء المتبادل، والشخص الذي يريد أن يأخذ فقط هو شخص أناني، واستغلالي! في محبتنا للرب «نحن نحبّه لأنه هو أحبّنا أولاً» (ايو٤: ١٩)، وقال لــه المجـد: «فكل ما تريدون أن يفعل الناس بكم افعلوا هكذا أنتم أيضا بهـم» (متى ٧: ١٢)، يقول الكتاب: «وادّينَ بعـضكم بعـضاً بالمحبـة الأخوية» (رو١٢: ١٠)، «لا تنظروا كل واحد إلى ما هو لنفـسه، بل كل واحد إلى ما هو لآخرين أيضاً» (في٢: ٤)، عندئذ لا يشعر طرف أنه مستغل من الطرف الآخر، فتسير العلاقة فــي طريقهــا الصحيح.

9- الاستعداد للغفران والتسامع: في أيَّة علاقة، التجاوز وارد، والتقصير وارد، والخطأ بقصد أو بدون قصد وارد أيضاً، لأن الطبع الإنساني موجود، فإذا لم يكن لدينا الشجاعة الأدبية للاعتراف بالخطأ، والقلب المتسع الذي يلتمس العذر للمُخطئ، فإن العلاقة ستسوء وتنهار عند أقرب نقطة خلاف.

ز- **لا للوصاية:** ليس لأحد أطراف العلاقة، تحت أي مسمَّى، أن يمارس دور المدرس الشاطر في التوجيه والانتقاد ورسم الأدوار وتوزيعها على الآخرين، فيجعل من نفسه وصيا عليهم.

**ح- لا للتشهير ولا للاستغلال السيئ**: يجب أن نتمتع بالسمو الأخلاقي وقت أن نختلف! و لأن كل علاقة معرَّضة للفتور في أوقات معيَّنة، فالحذر وكل الحذر من أن يستغل طرف نقاط ضعف الآخرين ويبدأ في نشر أسرارهم على الملأ. وعلينا أن نكون أمناء على أسرار الآخرين، ولنعلم أنه مهما كان الخلاف، فحتمًا سيزول.

#### صفات العلاقات الصحيحة:

نستطيع أن نُوجز صفات العلاقات الصحيحة التي تتوافق مع كلمة الله في النقاط الآتية:

1- العلاقة الصحيحة علاقة متكافئة، يجب أن يكون طرفًا أو أطراف العلاقة قريبين في مستواهم التفكيري والعقلاني، يختلف هذا عن العلاقات الروحية الخاصة بأعمال الرعاية، والتعليم وغيرها والتي فيها يأخذ القوي بيد الضعيف، والكبير بيد الصغير كما يقول الرسول بولس عن

تيموثاوس: «كولد مع أب خَدَمَ معي لأجل الإنجيل»، «شجّعوا صغار النفوس،...» (في ٢٢:٢؛ ١تس ١٤:٥) ... الخ.

7- تُبنَى على القبول غير المسشروط للآخر، فالآخر له شخصيته وله تركيبته الاجتماعية والنفسية وله نسشأته الخاصة، وينبغي أن يتفهّم الواحد شخصية الآخر كما هي، ولا يسعى أو يشغل نفسه بتغييرها، فهذا يجنبنا الكثير من المشاكل، والاختلاف في وجهات النظر "لا يفسد للود قضية"، بل هو أمر طبيعي، ويساعد على بناء شخصياتنا وإثراء علاقاتنا.

٣- تُبنَى على الصراحة الأمينة والشجاعة المهذّبة في مواجهة السلبيات، واللطف في العتاب، والهدوء في مناقشة سوء الفهم في إطار من الود والاحترام وكذلك الاعتراف بالأخطاء والاعتذار عنها وعدم تكرارها، يساعد في نمو العلاقات وبنائها.

٤- تُبنَى على مراعاة حرية الآخرين ومسؤوليتهم الشخصية عن تصرفاتهم، فلا يعتبر أحد نفسه مسؤولاً عن تصرفات الآخر، وإذا لزم الأمر فنحن مسؤولون أن نقدّم النصيحة والتحذير بأمانة وإخلاص، دون أن نسمح لأنفسنا بفرض رأي نؤمن به، أو نلوم قرارات اتخذها الطرف الآخر، ففي النهاية كل إنسان مسؤول عن حياته واختياراته وهذا يوافق

ما جاء برسالة رومية ١٤: ٢٢ «أ لك إيمانٌ؟ فليكن لك بنفسك أمام الله! طوبي لمن لا يدين نفسه في ما يستحسنهُ».

٥- تتصف بضرورة وأهمية المشاركة الوجدانية بين أطراف العلاقة بمعنى معرفة الطرف الآخر إنسانيًا من حيث مشاعره وظروفه وأخباره وأحداث حياته بصفة عامة، ليس بدافع الفضول للتدخل في شئونه، بل لدواعي المشاركة كما هو مكتوب «اذكروا المقيدين كأنكم مقيدُون معهم، والمُذلّين كأنكم أنتم أيضًا في الجسد» (عب٣١: ٣).

7- تُؤمن بمبدأ النمو التدريجي للعلاقة بحسب القدر الذي فيه الأمان والقدرة على الانفتاح ويتضمن هذا العنصر الزمني لأن العلاقة الصحيحة تنضج مع مرور الوقت أما العلاقات الفجائية، فغالبًا تكون مصلحيَّة، ومصيرها الزوال السريع، فما يزرع بسهولة يقلع أيضًا بسهولة.

٧- تُبنَى على تعاون ناجح صحيح، بحيث يساعد كل طرف الطرف الآخر بقدر ما يستطيع في ما يصعب عليه، بدون أن يعتمد أحد على الآخر اعتمادا كليًا في اتخاذ قرارات وحل مشاكله (الاعتمادية المرضية)، حتى لا تتحول العلاقة إلى ثقل يراد التخلُّص منه. وينبغي أن يأخذ القوي بيد الضعيف ويساعده في التصرف واتخاذ القرار، دون أن يتصرف بالنيابة عنه.

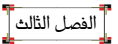
٨- العلاقات الصحيحة، تتصف بالغفران والتحمُّل وتُعطي

فرصة جديدة، ولا تُحاسب على أخطاء الماضي، بل تتعافى منها و تتجاوزها.

9- تُعلُّم ثقافة التعبير عن الاحتياج بصدق وصراحة بدون "لف أو دوران"، وبدون لوم أو هجوم، فكثيرًا ما يعبِّر طرف عن احتياجه للطرف الآخر عن طريق لومه وتأنيبه بدلاً من التعبير عن افتقاده، لأنه لم يجده بجواره في ظرف معيَّن! وهناك من ينتظر المساعدة بدون أن يطلبها، فتكون النتيجة مزيدًا من سوء الفهم والابتعاد.

۱۰ العلاقات الصحيحة تحتمل الابتعاد والاقتراب وكذلك السلوك والتصرف بكل حرية، ولا مجال للانقياد أو التبعية للآخر، والعلاقات الصحيحة لا تمارس فيها السيطرة باسم الحب والصحداقة، ولا اللوم أو التأنيب ولا الاقتراب والابتعاد كمناورات للسيطرة بل تساعد على الانفتاح على الجميع، وتؤدي إلى تقوية علاقاتنا بالأسرة والمجتمع والوطن. إن العلاقة التي تعزلنا عن الناس ونكتفي بها عن الأخرين، علاقة غير صحيحة. وكما يحتاج الإنسان لصداقات وعلاقات قريبة وحميمة، يحتاج أيضًا إلى مجتمع ينتمي إليه.

\* \* \*



# العلاقة بين الشباب والشيوخ وهجر الاجتماعات

هناك

الخطر ؟

خطر حقيقي من قلة وجود الشباب في الكنائس والاجتماعات المحلية، وهم الذين يشكُّلون قوة الحاضر وكل المستقبل، إن تأنى الرب. وهذا بدأ في الاجتماعات الكبيرة لكن الخطر يزحف على الكل. ولكن ترى ما الأسباب الحقيقية التي يمكن أن تـؤدي إلـي هـذا

هناك آراء مختلفة، الشباب لهم رؤية، والشيوخ أو دعنا نقول: والكبار لهم رؤية أيضًا، وبين هذه الرؤية وتلك ضاعت الحقيقة وباتت الأمور مُعلقة ومُشوَّهة، وبقى الوضع كما هو عليه، ويا ليته يبقى على ما هو عليه! بل الأمور في تدهور مستمر والهوة في اتساع، وقد نجح الشيطان في استغلال هذا الأمر أحسن استغلال. وفي محاولة صادقة نحاول في هذه الصفحات أن نُشَخُّص المُشكلة، ونحاول مُخلِصين أن نلتمس الحلول لها، علنا نساهم ولو بالقليل في توضيح الأمور ووضع النقاط على الحروف.

ولكي نصل إلى حل حقيقي للمشكلة لا بد أولاً أن نعترف بان هناك مشكلة، وفي العادة المشكلة لها طرفان، لكن المستكلة التي نحن بصددها لها أطراف ثلاثة هي: الشباب والشيوخ والبيت. وتتفاقم المُشكلة وتزداد لأنَّ كلَّ طرف يُلقي بالمشكلة كاملة على الطرف الآخر مُتَمسكاً بوجهة نظره! وتكون النتيجة خلافات ومُشاحنات وعَثرات وابتعاد الشباب عن الاجتماعات! والحقيقة أن كل طرف مسؤول عن المشكلة بطريقة ما.

المشكلة موجودة في اجتماعات كثيرة، سواء في الريف أو الحضر، بل وعلى مستوى الدول ولكن بدرجات متفاوتة. هذا لا يمنع أنه توجد اجتماعات أخرى في أماكن عديدة لا تعاني من هذه المشكلة، بل إن الشباب فيها يمثلون الأغلبية في الحضور وهم يمارسون دورهم في العبادة والخدمة ويلازمون الاجتماعات ويتحملون المسؤوليات، ويشعرون بالانتماء العميق لهذه الاجتماعات، ولا يفكرون قطعيًا في هجر الاجتماعات. وكم نشكر الرب لأجل هذا فهو يعرف أن يبقي لنفسه بقية أمينة في الأيام الأخيرة. وهذا يشجع من يفكر في ترك الاجتماعات لأي سبب، أنه سيكون الخاسر يشجع من يفكر في ترك الاجتماعات لأي سبب، أنه سيكون الخاسر القادر أن يعالج كل الأمور السلبية. ونحن نعرف أن كنيسة الله هي بيت الله (اتي ٣: ١٥)، والطبيعي أن أو لاد الله يتربون في بيت الله، وينتمون إلى هذا البيت، يُطعمون ويكبرون ويتعلمون ويؤدبون في هذا البيت. يكتشفون مواهبهم ويمارسونها، والمواهب تتمو أو لا في

بيت الله. وهجر اجتماعات الكنيسة يعني ترك البيت، والله لن يصادق على ذلك لأو لاده. وهناك خطر حقيقي على الحياة الروحية لكل شاب قرر أن يترك اجتماع الكنيسة.

والمشكلة في الريف في بعض الاجتماعات أكثر تعقيدًا حيث أن الشيوخ لا يُعطون الفرصة للشباب، وهذا في الحقيقة تُراثٌ موروث، فبحكم السن الشيوخ يعرفون كل شيء، هكذا يعتقدون! ويفعلون كل شيء لأنهم الكبار، وأساليبَهُم محفوظة وترانيمهم محفوظة، وصلواتهم محفوظة، ولا يتركون فرصة مشاركة حقيقية للشباب، فأين يذهب الشباب؟ وأين الحل؟ العبء الأكبر في الحقيقة يقع على الخدَّام والزائرين في هذا الأمر، فعليهم أن يُقنعوا الشيوخ من كلمة الله، بمنظور راعوي، وبما لهم من تأثير، لكي يُعطوا الفُرصة للشباب للمُشاركة.

ولكي نقترب من المُشكلة أكثر، اقتربنا من المُختصين بخدمة الشباب، من الخُدَّام، والقادة، من الشيوخ ومن الشباب أنفسهم، في الاجتماعات المُختلفة، وحتى في الطوائف المختلفة، في الريف والحضر، ووجدنا أن الصورة متكررة. وفي عُجالة، نضع هنا، عناصر الموضوع باختصار، لعلها تكون مفتاحًا لمَن يريد أن يتعمق أكثر في بحث هذه المشكلة، التي تُهدد اجتماعاتنا وشبابنا وتُضعف شهادتنا.

نحن هُنا بصدد رصد السلبيات، والإيجابيات، ولكننا لا نُقَيِّم أحدًا! فإذا كنا نرصد السلبيات في الشيوخ حسبما يرى الشباب، فهناك الكثير من الشيوخ عكس ذلك، ولهم جميعًا كل التقدير، وإن

كنا نرصد سلبيات الشباب حسبما يرى الشيوخ، فلا شك أن هناك من الشباب من هو ناضج وواع، ويفكر بطريقة روحية سليمة، لذا نرجو أن لا يؤخذ الكلام بعمومية!

و لإتمام الفائدة من هذا الكتاب - أيها القارئ العزيز - نرجو أن لا تتسرع بالحُكم على أحد بل اقرأ بترو واستخدم ما تقرأه ليس في الحكم على الآخرين بل في الحُكم على نفسك، وتحديد أين تقف أنت!!

#### ضغوط عامة على الشباب:

ولكي يكون هُناك إنصاف وإيجاد حُلول واقعيّة، فينبغي أن نتطرق للمشاكل التي تُواجه شباب هذه الأيام الحاضرة، فالسبباب يواجه ضغوطًا حياتية عامة عنيفة، في شتى نواحي الحياة، تختلف كثيرا عن أيام الشيوخ وقت أن كانوا شبابًا، ونوجز بعض هذه الضغوط في ما يلي:

1- التكنولوجيا الحديثة (الميديا) بأنواعها المختلفة، وتطورها السريع المذهل، وسهولة الحصول عليها بأقل الإمكانيات، وهذه "الميديا" سلاح ذو حدين، لا نستطيع أن ننكر ما لها من فوائد جمّة وعظيمة ولا نستطيع أيضًا أن نغفل أضرارها ومساوئها المُرعبة، وسُهولة الحصول عليها، وإساءة استخدامها، بل والشّر القادم منها بدون رغبة منا. ولقد برع الشباب في استيعاب واكتساب واستخدام هذا النوع من التكنولوجيا، وبالتالى إمكانية وصول الشّر إليهم أينما كانوا! في وسيلة مواصلات، في نزهة، في خلوة، في جلسة مع

صديق، في المنزل، مع زملاء الدراسة وزملاء العمل، وقس على هذا! أضف إلى هذا الشر المُحيط بالجميع بسهولة أينما كانوا، فالمجتمع أصبح مفتوحًا، ولم يعد هناك ضابط أو رابط في السلوكيات العامة. "أيام زمان كان للشر أماكنه، ومُريدوه، ومن أراد كان يذهب، أما الآن فإن الشر يذهب إلى الكل أينما كانوا، ويزورهم على غير رغبتهم! وأصبح الوصول إلى الشر يستغرق كليك (ضغطة) على الماوس".

وعندما نتكلَّم عن الميديًّا الحديثة فإننا نـتكلَّم عـن الموبايـل، و"الفيس بوك"، و"النت"، و"الواتس آب"، وغيرها، ناهيـك عـن التليفزيون والفضائيات التي أصبحت "دقّة قديمـة" وإن كانـت لا زالت لها وزنها عند الكثيرين، ونستطيع أن نطلق عليهم "مـسهلو الشَّر"، و"سارقو الوقت الخبثاء". كم من ساعات تُستَهلك أمـامهم! فماذا نحن فاعلون فيها وبها؟

هذه الوسائل سه النشات أيضًا انتشار الأخبار والمشاكل بما فيها من شائعات ومُبالَغات وتصديرها من مكان إلى مكان، فلم يعد هناك أسرار، والمُشكلة الحادثة في الاجتماع الفلاني تصل إلى كل مكان في ذات اللحظة مما يتسبب في الشوشرة والإحباط عند من لا يعنيهم الأمر، ناهيك عن عدم الدقة في النقل من شخص لآخر، مما يُشوره الأمور أكثر مما هي مُشوره.

٢- قلة فرص العمل: مما يؤدي إلى قبول الشباب لأي عمل ولأي وقت وفي أي مكان، هذا إن وُجد عمل. وهنا نقول إن على الشيوخ أن يجلسوا معهم ويبادروا بزياراتهم والصلاة معهم ودراسة

ظروفهم ومناقشتهم ومحاولة إيجاد حل لهذه المشكلة؟ وكيفية عدم الرضا بقبول العمل الذي يؤثر بالسلب على الـشهادة، ويستهلك الوقت والجُهد، ويحرم الشباب من الاجتماعات والفرص الروحية، وعليهم انتظار الرب، عن اقتتاع حقيقي وثقة في أن الرب سوف يرتب الصالح في الوقت المناسب!

"- الغلاء الفاحش والأسعار الخيالية للسكن: وهذا يُضيف عبنًا آخر على الشباب، ناهيك عن المُغالاة في تكاليف الزواج، مما جعل الشباب يدور في طاحونة العمل، إن وجد، دون هوادة ودون فرصة لالتقاط الأنفاس. كما أن ندرة فرص العمل جعلت الكثيرين يقبلون بالعمل في أماكن معينة وهم مُجبَرون. وقد قال أحد المؤمنين بمدينة سياحية ساحلية: "الشباب كتر خيره، الله يكون في عونه، ده سدوم وعمورة أهون من هنا"! وقس على هذا العمل في باقي الأماكن السياحية! أحد الشباب ذهب للعمل بباخرة سياحية فندق عائم)، وفي اليوم التالى حزم أمتعته راجعًا إلى بلدته بسبب ما رآه، ونعمًا ما فعل.

3- الأحداث السياسية، على الساحة العامة على وجه العموم، وتلك الحادثة في بلادنا على وجه الخصوص في السنوات القليلة الماضية، وموقفنا منها واختلاف الآراء تجاهها مما جعل السبباب مشوّشاً. وأيضًا تأثيرها الحاد على فرص العمل وعلى الأعمال الخاصة، مما أدى إلى تعثر معظم المشروعات الخاصة عامة، وتلك الخاصة بالشباب على وجه الخصوص، والتي من المتوقع أن يستمر تأثيرها لفترة غير قليلة. ولا يمكن أن نتجاهل موجة التمرد

العام التي خلفتها الثورة عند الشباب، والرغبة العارمة في التغيير والإطاحة بكل ما هو قديم. وبالأسف زحف نفس التوجه على المجال الروحي بحثًا عن التغيير، واعتقادًا بأن هذا سيجلب النهضة. وفشل كثير من الشباب في التمييز بين السياسة والروحيات، وكيف أن النهضة الحقيقية لا تأتي إلا بالرجوع إلى مبادئ كلمة الله القديمة والتي لا تتغير على الإطلاق. «إلى الشريعة وإلى الشهادة. إن لم يقولوا مثل هذا القول فليس لهم فجرً!» (إش٨: ٢٠). والكتاب يوصينا أن نسأل عن السبل القديمة (إر ٦:

كل هذا وغيره أثر على الجميع، ولكنه سبب ضغوطًا هائلة على الشباب، وهذا يتطلب تكاتف الجميع، وليس توجيه النقد من فئة لأخرى!

والآن نبدأ بالأطراف الرئيسية للمشكلة التي نحن بصددها:

#### أولاً: الشباب:

يشكو الشباب كثيرًا من الشيوخ وذلك بسبب:

1- التعنيف: يتعرض الشباب للتعنيف من الشيوخ على كل تصرف لا يروق لهم، ولا يستسيغونه، لأنه لم يكن على أيامهم هكذا، ويحضرني موقف أحد الشباب الذي ترك لحيته تطول وإذ بأحد الكبار في السن يبادره بالقول: "أنا أغتاظ من شباب هذه الأيام، الأشياء التي يعملونها في شكلهم، ألا تجد ثمن الحلاقة؟ هل تأخد عشرة جنيهات كي تحلق بها!؟". وقد كان هذا الكلام على

مسمع من البعض، مما عرّض الشاب للحرج الشديد، لا سيما وأن هذا كان بسبب حساسيَّة في ذقنه، وكانت النتيجة أنه انقطع عن حضور الاجتماع لفترة! والسؤال: هل كان هناك ما يستحق كل هذا؟

أيها الشيخ الفاهل ... "أ ليست اللحيَّة مثل ترك الـشارب، أو السوالف الطويلة؟"، هكذا أجاب أحد الشباب عندما سئل، ثـم هـل اقتربت من الشاب بمحبة وسألته لماذا ترك لحيته؟ وهل أضارتك لحيته في شيء؟ وهل أثرت على المستوى الروحي للاجتماع أو على الشهادة؟ وهل هذا الأُسلوب هو الأمثل لمعالجة موقف خاطئ من وجهة نظرك؟

ثم، أيها الشاب الحديث ... هل هانت علينا الاجتماعات إلى هذه الدرجة؟ وهل ضعَفت طاقة الاحتمال إلى هذا الحد؟ هل نتعامل بالفعل ورد الفعل؟ الفعل الخطأ ورد الفعل الأكثر خطأً؟ ألا نحتاج إلى بعض من التعقل والتأني وعدم الانفعال؟

7 - افتقاد القدوة: يقول الشباب إنهم لا يرون في السيوخ القدوة الحقيقية، فمن على المنبر كلام روحي جميل، وتعاليم وتحريضات رائعة، ولكننا نرى عكس هذا في الحياة العملية. ونحن نقول للشيوخ: إن هذا صحيح، فأحيانًا يكون سلوكنا عكس ما نعمل به، والفعل عكس ما نقول، فربما نتكلَّم من على المنبر عن خطورة محبة المال بينما يرى الشباب فينا عكس ذلك تمامًا، عندما يرونا نحاول أن نجمع المال بشتَّى الطرق حتى ولو على حساب أمور الله، وربما نعظ عن المرأة الفاضلة، وعن المظهر المسيحي

المحتشم بينما لا نُراعي هذا في بيوتنا، ربما نتكلَّم عن احتواء الشباب وإعطائهم الفرصة، وهم يرون منا عكس هذا وذاك. ما أروع ما يكتب الرسول بولس في هذا الصدد: «كُونُوا مُتَمَثَّلينَ بي مَعًا أَيُّهَا الإِخوَةُ، وَلاَحظُوا الَّذينَ يَسيرُونَ هكذَا كَمَا نَحنُ عندكُم قُدوَةً» (في ٣: ١٧)؛ و «كُنَّا ... نُعطيكُم أَنفُسنَا قُدوةً حَتَّى تَتَمَثَّلُوا بنَا» وَدوقً الله عنوا رَعيَّة الله ... صَائرينَ أَمثَلَةً للرَّعيَّة الله عنه الشهرين المناب التشجيع).

٣- المُحاباة: هذا الأمر موجود بصورة ما وبدرجة ما، فكثيرًا ما يحدث أن تصرفًا بعينه يكون مقبولاً من فلان أو ابن الأخ فلان، أو بنت الأخ فلان لكنه ليس مقبولاً من آخرين، بل ويجب تعنيفهم عليه! أو قد يتغيّر الرأي تجاه مظهر معيّن أو مسلك معين لأنه أصبح داخل بيوتكم! وقد نرضى أمرًا لأولادنا وبناتنا ننتقده في الآخرين، وقد نصبر على أولادنا ونحتملهم لأقصى درجة ونتحمل عصبيتهم، وتسرعهم وفظاظة ردودهم قائلين: "إنها مرحلة صعبة سوف تمر"! هذا جميل إذا كان مصحوبًا بالنصح والتوجيه، ولكن ماذا عن باقي الشباب؟ أليسوا هم أيضًا أبناءكم؟ ماذا لو جربنا أن نصبر عليهم ونتحملهم مثلما نصبر على أولادنا؟ (انظر باب المحاباة).

3- المُراقبة: يشعر الشباب أنهم مُراقبُون في كل شيء وفي كل تصرف، وأنهم تحت المنظار باستمرار ليس للإصلاح والنصح وإنما لتصيد الأخطاء، للانتقاد والتعنيف ولإثبات أن الشيوخ دائمًا على حق في انتقادهم للشباب، فلينتا نراقب ونلاحظ ليس السباب فقط بل أنفسنا أولاً ثم بعضنا بعضاً، لا للانتقاد ولكن «للتحريض

على المحبة والأعمال الحسنة» (عب٩: ٢٤).

٥- عدم الإلمام الروحي بكلمة الله: كثيرون يتصفون بالسطحية الروحية، فلا يستطيعون أن يقنعوا الشباب بوجهة نظرهم، وهم أيضًا لا يعرفون لماذا هم مقتنعون بالأمر الفلاني، إلا لأنهم "طلعوا لقيوه كده"، والشاب لن يشبعه ولن يقنعه أسلوب "هو كده"، أو "يا ابنى ده إحنا طول عمرنا على هذا الحال، جاي إنت دلوقتى تسأل ليه كده، إحنا طلعنا لقيناها كده!". هذا في الوقت الذي نستعجب كآباء من أطفالنا الصغار، بتوع حضانة وابتدائي، وهم يقولون: "أقنعني! ليه ده ممنوع؟ لأ ما ينفعشي تقولي هو كده، لازم تقنعني!". فما بالكم بالشباب أيها الشيوخ الأجلاء؟ لا يصح أن تسود قاعدة "هو كده"، ولدينا الكتاب الذي يحوي كل شيء وفيه توضيح لكل شيء حقيقي، فقط على الجميع أن يلجأ إليه، وعلى الأقل دراسة المواضيع التي هي محل نقاش وخلاف. ولا بد أن يكون الإقناع منطقيًا ورأي الكتاب هو القول الفاصل في كل أمر، ومَن يريد أن يأخذ مكان المُرشد الروحي فمن المهم أن يكون لديه المام بكلمة الله، لذا يكتب بولس لتيموثاوس: «... اعكُف علَى القرَاءَة وَالوَعظ وَالتَعليم!» (اتى٤: ١٣)، والشخص الذي ليس لديه معرفة روحية ويقحم نفسه في أمور لا يعرف الأساس الروحي لها فهذا أمر في منتهي الخطورة، ويقول عنه الرب: «قَد هَلَكَ شَعبي من عَدَم المَعرفَة. لأَنَّكَ أَنتَ رَفَضتَ المَعرفَةَ أرفُ ضئكَ أَنَا حَتَّى لاَ تَكهَنَ لي» (هو ٤: ٦).

٦- روتينية العبادة أو عدم التعزية وعدم الإحساس

بحضور الرب: هذا قد يحدث بالرغم من أن عناصر الاجتماع كلها حيّة: المؤمن حي «الله .. من أجل محبَّته الكثيرة الَّتي أُحبَّت ابها، ونَحنُ أُموات بالخطايا أُحيانا مع المسيح» (أف٢: ٤٠٥)، والحاضر في الوسط إله حيّ: «... وَهَا أَنَا حَيِّ إِلَى أَبَد الآبدينَ» (رؤ١: ١٨)، وقال: «لأَنَّهُ حَيثُمَا اجتَمعَ الثنان أو ثَلاثة باسمي فَهُناك أَكُونُ في وسطهم» (مت١٠: ٢٠)، والقائد حي «الروح القدس»، وهو ساكن فينا وماكث معنا وقال عنه الرب: «... رُوحُ الحقّ... يُرشدُكُم إلى جَميع الحقّ... ويُخبررُكُم بأُمُور آتية... يأخُذُ ممّا لي ويُخبررُكُم (يو ٢١:١٣ و ٤١)، وكلمة الله حيّة «لأَنَّ كَلمَة الله حيّة وَفَعّالـة... ومَميزة أَفكارَ القلب وَنيّاته» (عب٤: ٢١). فلماذا إذًا لا نستعر بوجود الرب في الوسط؟ في الحقيقة نحن نجد أنه ليس من الصواب بوجود الرب في الوسط؟ في الحقيقة نحن نجد أنه ليس من الصواب أن نُقصر السبب على فئة بعينها، الشباب أو الشيوخ، أو فرد بعينه، فالكل مُكوّن أساسي وهام في الاجتماع والعبادة، والكل يشترك في هذا، بصورة أو بأخرى ولو بدرجات متفاوتة، ولعل أهم الأسباب لذلك هي:

- ▲ عدم الحُكم على الذات، فنأتي إلى الاجتماع غير مُهيئين، وغير حاكمين على أنفسنا، مما يُحزن الروح القدس فينا، ونحن في هذه الحالة السيئة، قد نُقحم أنفسنا في العبادة، والخدمة فنطفئ الروح القدس في الآخرين، وبدلاً من أن يستخدمهم الرب لإيقاظنا وتحريضنا، فإذ بنا نأخذ مكانهم فينطفئ الاجتماع.
- سارقُو الوقت (الميديا الحديثة)، وقد كتبنا عنها، ولكننا

نعتقد أن القنوات التليفزيونية الدينية جعلت الكثيرين يكتفون بالمادة الروحية المقدَّمة، مُهملين الاجتماعات الروحية دون إدراك لمعناها الحقيقي من حيث التواجد في محضر الرب وسرور الرب بأن يكون موجودًا وسط شعبه الذي يلتف من حوله، مما يدل على عدم إدراك الهدف الأساسي من حضور الإجتماع وهو العبادة والسجود والتسبيح القلبي للرب مع الاعتراف بسيادته وربوبيته، الأمور التي لا تتحقق بمتابعة القنوات الفضائية، ناهيك عن إضعاف الشركة بين المؤمنين فيا للخطورة!

▲ عدم احترام محضر الرب، ويتمثل هذا في المشغولية بأمور أخرى كثيرة غير الرب، العمل والبيت وغيرها، ولكن الظاهرة الخطيرة هي ظاهرة استخدام الموبايل أثناء الاجتماع، ويشترك الجميع في هذه الظاهرة المقيتة، الكبار والشباب على حد سواء، يرنُ المُوبايل أثناء الاجتماع وفي أي وقت منه، فتجد الشخص انسحب خارجًا، في صورة مهينة للاجتماع، ولرب الاجتماع، وقد يكون صاحبنا جالسًا في الصفوف الأولى، وقد يكون من المُتقدمين أو ممن لهم خدمة ظاهرة، فيُصيب الاجتماع في مقتل، ويكون قدوة سيئة للجميع، وعلى وجه الخصوص الشباب والصغار! إنها ظاهرة تتم عن عدم تقدير أو احترام للاجتماع. والكتاب يحرض على وجوب مهابة الرب فـي مواضع والكتاب يحرض على وجوب مهابة الرب فـي مواضع

كثيرة، فمثلاً: «... ومَقدسي تَهَابُونَ. أَنَا السرَّبُّ» (١٩٧: ٣٠)، و «الابنُ يُكرِمُ أَبَاهُ، وَالْعَبِدُ يُكرِمُ سَيِّدَهُ. فَإِن كُنتُ أَنَا أَبًا، فَأَينَ كَرَامَتي؟ وَإِن كُنتُ سَيِّدًا، فَأَينَ هَيبَتي؟ قَالَ لَكُم رَبُّ الجُنُود. أَيُّهَا الكَهَنَةُ المُحتَقرُونَ اسمي» (مــلا1: ٦). لقد رأى يعقوب كيف كان أبوه إسحاق يخاف الله ويهابه، فكان يتكلُّم عنها: «لَولاَ أَنَّ إلهَ أَبي إلــهَ إبــرَاهيمَ وَهَيبَـــةَ إسحَاقَ كَانَ مَعى ...»، بل وحلف بها «... وَحَلَفَ يَعقُوبُ بهَيبَة أبيه إسحَاقَ» (تك ٤٢:٣١ و ٥٢)، لقد رأى يعقوب بيت الله، وشعر بهيبة الله فيه عندما كان في طريقه إلى خاله لابان ورأى سلمًا منصوبةً «وَهُوزَا الرَّبُّ وَاقفٌ عَلَيهَا .. فَاستَيقَظَ يَعقُوبُ من نَومه وَقَالَ: حَقًّا إنَّ الرَّبَّ في هذَا المَكَان وَأَنَا لَم أُعلَم! وَخَافَ وَقَالَ: مَا أَر هَبَ هذَا المَكَانَ! مَا هذَا إلاَّ بَيتُ الله، وَهذَا بَابُ السَّمَاء» (تــك٢٨: ١٣-١٦)، و يحرِّض الحكيم بالقول: «احفَظ قَدَمَكَ حينَ تَذهَبُ إِلَى بَيت الله، فَالاستمَاعُ أَقرَبُ من تقديم ذَبيحَة الجُهَّال، لأَنَّهُم لا َ يُبَالُونَ بِفَعل الشّرّ» (جاه: ١). فهل نتنبه شيوخ وشباب، كبارٌ وصغارٌ، رجالٌ وسيداتْ، إلى هذا الأمر الخطير، والحماقة التي قد نقدم على ارتكابها بجهل! فنستهين بمحضر الرب من خلالها؟! وإذا كنا لا نحترم الرب ومحضره، فمَن نحترم إدًا؟

▲ تواجد الشباب خارج الاجتماع، هذا الأمر الذي يكاد يمثــل



ظاهرة في أماكن كثيرة، وذلك للحديث في الموبايل أو للتسامر معًا أثناء انعقاد الاجتماع، فلماذا أتيتم إذًا أيها الشباب. هل تحول الاجتماع إلى نادي اجتماعي أو

مُنتقى للأصدقاء؟ هل من الممكن أن تتبهوا لهذا الأمر الخطير؟ كيف تتركون الاجتماع للحديث في الموبايل! بينما عندما تجتمعون مع رئيسكم في العمل تحرصون على غلق الموبايل قبل الدخول! فكيف ينبغي أن يكون حالنا ونحن من حول السيّد الرب؟ هذا يعني أننا لا ندرك معنى الاجتماع، ومعنى حضور الرب في الوسط، أو أننا نحضر صوريًا فقط، أو أننا نحتقر الاجتماع ورأس ورئيس الاجتماع؟!

٧- عدم الترحيب بما هو جديد حتى ولو لم يتعارض مع كلمة الله وذلك إما بسبب أن الشيوخ تأقلموا على أوضاع معيّنة لمدة طويلة، أو أن للشباب شطحاتهم في طريقة التطوير. وعمومًا جميل أن يكون التطوير مُتَمَاشيًا مع ما يقوله الكتاب، وليس مع ما يقوله الآخرون، أو مع ما نستحسنه نحن أو لأن الآخرين يعملون كذا وكذا، فلماذا لا نعمل نحن مثلهم؟ ليت الشيوخ يكونون أكثر مرونة لأن الجمود الفكري وعدم المرونة من أخطر العيوب لدى بعض الشيوخ، فهم مُعرضون للتصلب الفكري الدائم وليت الشباب يكون أكثر عقلانيَّة وليكن كل شيء بلياقة، ولا شك أن الجديد مطلوب والتغيير مطلوب لكسر الروتين شريطة الاتفاق مع كلمة الله وجميل أن يكون التغيير بالتدريج، وأن يكون شعارنا في

التغيير «الأنَّهُ مَاذَا يَقُولُ الكتَابُ؟» (رو ٤: ٣).

٨- التسلط: عندما يكون التحريض عنيفًا، وفي صورة الأمر، يعتقد الشباب، ولهم بعض الحق، أن الغرض هو التسلط وليس التحريض، فليت المحبة والتواضع والوداعة تُغلف تصرفاتنا وتنبيهاتنا وتحريضاتنا واستقبالنا وتعاملنا مع الآخرين. ما أروع الطريقة التي تكلم بها بولس الشيخ مع فليمون (فل ٨ و ٩)! وليت حُسن النيّة يتوافر لدى الشباب فيهتمون بالمعنى والهدف ولا يبحثون في الدواخل، لئلا يصبحوا مُدانين. من صفات الأسقف الشيخ) أن يكون «غير مُعجب بنفسه» (تي ١: ٧) وتعني حسب الكتاب المشوهد "غير متصلب الرأي". (انظر نماذج سلبية بالكنيسة: التسلّط).

9- عدم إعطاء الفرصة للشباب: من الإنصاف أن ندرس هذا الأمر من زواياه المتعددة، فغالبية الشيوخ يُـسرَّون باسـتخدام الرب للشباب، مع وجود قلة من الشيوخ لا يروق لها هذا الأمر.

حكى أحد الشيوخ قائلاً:



"فرحنا جدًا عندما وجدنا شابًا نشيطًا بدأ يسشارك بصورة إيجابية في الاجتماع عابدًا ومتكلّمًا، أي ممارسًا لدوره في العبادة، فرحنا به وشجعناه، وفجأة ركن وأخذ جانبًا ولم يعد يشارك .. اقتربنا منه، وبعد طول إلحاح قال: إن الشيخ فلان كلّمه وقال له: "يا ابني إنت لسه بدري عليك! دي حاجات للكبار!".

والحمد لله أنه ركن ولم يترك الاجتماع! والحقيقة أن هذا الشيخ الذي كلَّمه لم يأخذ رأي أحد!

أيها الشيوخ الأجلاء ... رفقاً بالشباب! فأنتم لم تولدوا شيوخاً واحتجتم لمن يُمسك بأيديكم، من فضلكم لا تُقدمُوا على تصرف منفرد! دون أن تُشركوا رُفقاءكم معكم، فتصرف منفرد قد يُعشر وقد يُفقد الاجتماع شخصًا غاليًا مات المسيح لأجله. ليتكم تُشجعون الشباب ليضعوا عُنُقهم تحت المسؤولية مبكرًا، في وجودكم وتحت إشرافكم، في النواحي المختلفة في الاجتماعات والكنائس، لكي تتمكنوا بنعمة الله من توجيههم وبنائهم البناء الصحيح ف «جَيّدٌ للرّجُلُ أن يَحملَ النّيرَ في صباهُ» (مرا٣: ٢٧).

قد يحدث في الاجتماعات الكبيرة المُزدَحمة أن لا تكون هناك فرصة ليس فقط للخدمة بل أيضًا للشكر، وفرصة الـشباب تكون ضئيلة ليس لأن الشيوخ يريدون ذلك بل لسبب العدد الكبير من الشيوخ وذوي المواهب والدارسين لكلمة الله. وهنا نتساءل: "لماذا لا يُوزع ذوو المواهب أنفسهم على الاجتماعات المجاورة، وهي في أشد الاحتياج، بدلاً من التكدس في اجتماعهم المحلي؟ ولماذا لا يصلي الشباب طالبين ارشاد الرب وتوجيهه لهم لإجتماعات هي في أشد الاحتياج إليهم، بدلاً من الوجود في مكان مزدحم لانتظار فرصة قد لا تأتي؟

وقد تكون شكوى بعض الشباب شماعة لإخفاء كسلهم وعدم اجتهادهم الروحي، فهناك أماكن اشتكى فيها الشباب وعندما أتيحت لهم الفرص، لم يجدوا شيئًا يقدمونه. حكى أحدهم قائلاً: "في

زيارته لأحد الشباب (يحضر يوم الأحد فقط) أن الـشاب بـادره بالقول: يا عمي الترانيم بقيت محفوظة، والـصلوات محفوظة والاجتماع روتيني والواحد زهق! فأجابه الشيخ مُترَجيًا: يا ابني ما تحط كتفك مع إخواتك علشان تكسر الـروتين والملـل، ليـه ما تشتركش في الصلاة؟ ليه ما تطلبش ترنيمة؟ ليه ما تحاولش تحضر الاجتماعات ولو مرة أو مرتين في الأسبوع، ده إحنا نبقى مبسوطين قوي!".

وأخيرًا ... نقول للمجتهدين والدارسين وذوي المواهب من الشباب: الفرصة آتية آتية، فصبرًا جميلاً فلعلكم تحتاجون إلى مزيد من التدريب والصقل والصبر، فقط قفوا على مرصدكم وترقبوا «لأنَّ الرُّويا بَعدُ إلَى الميعاد، وفي النّهايَة تَتكَلَّمُ وَلاَ تَكذبُ. إن تَوَانَت فَانتَظرها لأَنها سَتَأتى إتيانًا وَلاَ تَتَأَخَّرُ» (حب٢: ٣).

• 1 - حرمان الشباب من التعبير عن أنفسهم والتنفيس عن طاقاتهم، ومقاومة أنشطتهم، بدعوى أنها غير كتابية! مثل عمل فرصة شكر للرب في نهاية العام يُقدم فيها الشباب والأطفال بعض الأنشطة الروحية، \* رغم ما يقوم به الشباب والأطفال من مجهودات

ويضيف حادم الرب/ د. نبيل عجيب: "وقد يعترض البعض على ذلك بأنه لا يوجد في الكتاب أي إشارة إلى احتفال خاص بنهاية عام وبداية آخر؟"، والجواب: "توجد مبادئ من الكتاب تساعدنا على قبول أو رفض أي أمر ليس له سند كتابي: هل هذا الأمر يليق؟ هل هذا الأمر يوافق؟ هل هذا الأمر يبني؟ هل هذا الأمر يسبب عثرة؟ هل هذا الأمر يمجّد الله؟ إن كانت الإجابة على هذه الأسئلة بنعم، فهذا أمر يجعل الكنيسة تستريح على القيام به، والعكس إذا كانت الإجابة بلا.

في الإعداد والتجهيز لفرصة مثل هذه من قبلها بشهر كامل وربما أكثر. والسؤال: ما المانع من إعطائهم الفرصة لإخراج ما عندهم من طاقة في فرصة مثل هذه كأي فرصة نشاط شريطة أن لا تُغني عن فرصة الشكر المُحبَذة في مثل هذا اليوم؟ ما المانع أن نأخذ فرصتنا أمام الرب ومن حوله ومعنا الشباب، وبعد هذا تُعطى الفرصة لهم لتقديم ما عندهم؟ إنها فرصة يلتقي فيها الجميع في وجود الكبار ورعايتهم! بل قُل فرصة لاكتشاف مواهب معينة تنفع بعد أن تُوجه التوجيه السليم! قد يكون مثل هذا الحرمان ذريعة

قد يكون مثل هذا الحرمان ذريهة قوية للشباب لأن يتمردوا ويرفضوا هنا الوضع، بل ويرفضوا الشيوخ مستهمين إياهم بالرجعية أو بالرجعية وقديمة "دقية

قوية للشباب لأن يتمردوا ويرفضوا هذا الوضع، بل ويرفضون الشيوخ متهمين إياهم بالرجعية أو بأنهم "دقة قديمة"! وقد يصل الأمر إلى رفض كل ما ينادون به من مبادئ أيًا كانت وذلك تعبيرًا عن رفضهم للأكبر سنا في مجمله. بل وقد يكون ذريعة لأن يهجروا اجتماعاتهم التي نشأوا فيها منذ الطفولة ليذهبوا إلى أماكن أخرى يجدون فيها أنفسهم حيث تُعطى لهم الفرصة والمجال الإظهار ما لديهم، والبعض يتمادى فيترك المجال الروحي تمامًا، موجهًا طاقته للعمل بمجالاته المختلفة،

وفي الحالتين خسرنا الشباب، لهذا لا نستغرب ضعف الكنائس والذي قد يصل لإغلاق البعض منها لخلوها من العُبَّاد! لهذا يجب أن يُعاد النظر في مثل هذه الأمور لخلق مناخ يشعر فيه السباب باجتماعهم وأن لهم دورًا فعالاً فيه وأن رأيهم وأشخاصهم موضع

اهتمام الكبار، مما يُسهم في زيادة انتمائهم لكنائسهم واجتماعاتهم.

11 عدم إشراك الشباب في اتخاذ القرارات: ربما يحدث هذا في بعض الأماكن، ولكن ينبغي أن يُعطي السشباب الفرصة كاملة للاشتراك الفعلي وإبداء الرأي، وبالطبع من الوارد أن يكون هناك عدم لياقة أو تهور في طريقة إبداء الشباب لرأيهم، وعلى الشيوخ أن يمتصوا هذا، ويُصححوا بمحبة وطول أناة، وإن كان هناك ثمة اختلاف فعلينا بالكتاب، وعلى الشباب أن يُعطوا لأنفسهم الفرصة للتعلم من خبرة الشيوخ، بالاستماع أولاً: «إذًا يَا إخوتي الأحبَّاء، ليكن كُلُ إنسان مُسرعًا في الاستماع، مُبطئًا في العضب، لأنَّ غضبَ الإنسان لا يصنع برَّ الله» (يع١٩١١ ولا على المجرد "أنا أتكلم إذًا أنا موجود"، ولا يكون إبداء الرأي لمجرد "أنا أتكلم إذًا أنا موجود"، وإن كان هناك اعتراض على أمر ما فينبغي أن يكون بصورة وإن كان هناك اعتراض على أمر ما فينبغي أن يكون بصورة لائقة. وجميل أن نُحسن – شيوخ وشباب – الاستماع إلى بعضنا ومحبة مع الحزم.

17 - الانتقاد الصريح للشباب والتشكيك في دوافعهم: وقد يحدث هذا من على المنبر، أو في جلسات خاصة، أو عن طريق نشرات مكتوبة، ولا شك أن هذا أمر لا يليق (حتى ولو كان على حق)، فهذا أسلوب غير لائق وغير صحيح للعلاج، ولا يعرف الدوافع إلا الرب «أَنَا الرَّبُ فَاحصُ القَلب مُختَبرُ الكُلَى لأُعطيَ كُلَّ وَاحد حَسَبَ طُرُقه، حَسَبَ ثَمَر أَعماله» (إر ١٧: ١٠). وعلى المحبة أن تصدق كل شيء. وهناك فرق بين توجيه انتقاد صريح

للشباب أو غيرهم من على المنبر – فهذا مرفوض – وبين تحريض في محله، يُقدَّم في سياق موضوع الخدمة لعلاج حالة تخص الكثيرين (وليس فردًا بعينه أو موقفًا بعينه)، وهذا يلزمنا أن نَتَقبَلَّه بدون حساسيَّة، وإن كنا شعرنا أن الأمر لمس شيئًا فينا، فلنقبله من المتكلّم!

17 - رفض الاختلاط بكل صوره ومقاومته ومراقبته الشديدة: هذا الأمر شديد الحساسيَّة في الحديث عنه بالنسبة للشباب، وقد يكون التخوف من أن يكون هذا الأمر وسيلة لدخول عناصر فاسدة إلى الاجتماع، أو من استغلال ضعاف النفوس لهذا الأمر استغلالاً سيئًا، أو قد يكون مجالاً لتجربة حتى الأقوياء، فعلى الجميع أن يكونوا حذرين، وعلينا أن نكون مُتيقظين ومُتسلحين بالطهارة، إذ يوصي بولس تيموثاوس أن يعظ الحدثات «بكل طهارة» (١تي٥: ٢)، بينما يكتب لتيطس أن يوكل أمر نصح الحدثات إلى القديسات التقيات من العجائز (تي٢:٣ و٤). ليتنا نكون ساهرين من جهة هذه الأمور لئلا ينجح المُجَربُ. وليعط الرب الأمور في النور أمام الجميع بعيدًا عن الخصوصيات، وليعط الرب حكمة للقادة في التعامل مع مثل هذه الأمور أ.

أ ويضيف خادم الرب/ د. نبيل عجيب: هناك فارق بين وجودنا معًا كعائلات في الكنيسة المحلية في فرص نمارس فيها الشركة معًا (كل واحد وبيته) في الاجتماع، أو في بيت أحد المؤمنين أو تمضية يوم في مكان يستوعب كل الاجتماع مثل بيت للمؤتمرات وبين الاجتماعات المشتركة ولا سيما في مرحلة الشباب الناشئ والزهرات والتي ثبت أن لها سلبيات عديدة.

١٤- انتقاد الكنائس الأخرى من على المنبر: قد يحدث هذا الأمر ويكون له مردود سيئ، ليس فقط على الكنائس المقصودة بالانتقاد، بل على الموجودين أيضًا، وهنا نقول: إن المنبر وسيلة لتقديم كلمة الله لإطعام النفوس، دون التطرق لأحد، ثم أليس المؤمنون من كل الكنائس هم إخوة لأنهم أعضاء في جسد المسيح؟ إذًا على المؤمنين في كل الكنائس أن يترفعُوا عن هذا تمامًا، لأنه يعتبر نوعًا من الاستعلاء والكبرياء والـشعور بالأفـضلية علـى الآخرين وهذه كلها من أعمال الجسد البغيضة، وإن كان أحد يفعل ذلك من منطلق أنه يخشى على شبابه من تيارات أخرى قد تكون خاطئة، فعليه أن يُحَصن شبابه بالتسلح بالحق الكتابي النقي، ولقد أصبح الانفتاح الآن مُتاحًا بسهولة شديدة ولن يستطيع أحد أن يوقفه أو يمنعه بالقوة، بل يمكن تجنب مخاطره بالتعمق في الحق والتمسك بالمكتوب. ويجب أن نعرف أننا نعيش في أيام اختلطت فيها الأمور وانتشرت البدع والتعاليم الفاسدة التي ليست بحسب كلمة الله. لهذا وجب التتوير والتحذير من خطورة التعاليم الخاطئة والتي تَبِث أحيانًا على الفضائيات لكي لا نكون أطفالاً مصطربين ومحمولين بكل ريح تعليم (أف٤: ١٤). ويجب أن نمتحن كــل شيء ونتمسك بالحسن. ويمكن تحصين الشباب بفرص تعليمية خاصة لشرح الحق الخاص بكنيسة الله، والمفهوم الكتابي لاجتماع المؤمنين معًا حول الرب، وكهنوت المؤمنين، وكل ما يخص العبادة والخدمة، في ضوء كلمة الله، بالمقابلة مع ما هو حادث في دائرة الاعتراف المسيحي. على أن يُقدَّم هذا بأسلوب روحي لائــق دون تجريح أو انتقاد لأحد. ويقول بعض الشباب المندفع: "مفروض أن يركن الشيوخ جانبًا لكي يفسحوا المجال للشباب". وتفكير مثل هذا، إن وجد، فهو جد خطير! فالشيوخ هم موضع احترام وتقدير على مر العصور. فهم بصفة عامة، الخبرة، والقدوة، الرعاة والنظار، والمرشدون التاعبون. لقد وصل يعقوب إلى قمة النضج الروحي والفطنة الروحية في شيخوخته (تك٢٤:٢٧ و ٣٦، ٤٤: ١٧)، وما أروع وأرق بولس الشيخ وهو يكتب لفليمون (فل ٩)، وبطرس الشيخ وهو يكتب للمين (بوحنا) وهو يكتب إلى كيريَّة المختارة (٢يو) وإلى غايس الحبيب (٣يو) مُشجِّعًا ومُدافعًا عن الحق.

إن الشيوخ هم خبرة الحياة الروحية والزمنية، والمثل يقول: "إللي ما لهوش كبير يشتريله كبير!!".

### ثانيًا: الشيوخ:

إن كان الشباب لهم تحفظاتهم على بعض الشيوخ، فإن الـشيوخ لهم تحفظاتهم على مُعظم الشباب، ولأن نقاط التحفظات توجد فـي مُعظم الشباب، في فترة ما من العمر، فإنها أصبحت عامة، ومـن هذه التحفظات:

1 – السطحية: يقول الشيوخ عن الشباب، إنهم سطحيون، يكتفون بالقشور، على طريقة "تيك آوي"، لا يدرسون الأمور والموضوعات والحقائق الروحية بعمق، بل يكتفون بالعناوين العريضة بدون عمق حقيقي. وللحقيقة فإن هذه الصفة موجودة عند

الكثيرين، ليس في مصر فقط بل على مستوى العالم، وليس في الأمور الروحية فقط، بل في مناحي الحياة الأخرى! ومرجعها الأساسي الكسل وعدم الاجتهاد وانعدام الجدية في الحياة عُمُومًا، وعلى الشباب أن يواجه هذا التحفظ بكثير من العقلانية والصراحة، فهذه حقيقة، وعليه أن يثبت عكسها، وعموم الشباب، ما عدا قلة، ليس عنده الصبر والمثابرة ليجلس بالساعات لدراسة موضوع روحي مثلاً، أو أن يُركز في اجتماع. لماذا؟! ربما بسبب:

- ★ ضيق الوقت: ربما يكون هذا حقيقيًا للبعض في أوقات معيَّنة، وبالتأكيد المشغولية ليست طوال الوقت، والكسل يولد كسلاً، والأمر يحتاج لتنظيم الوقت وإستثماره بصورة صحيحة «مُفتَدينَ الوقتَ لأَنَّ الأَيَّامَ شريرَة» (أف٥: ١٦).
- ◄ عدم ترتيب الأولويات: قد يكون هناك متسع من الوقت، لكننا نبدأ إستهلاكه بصورة خاطئة، وإذا كنا نريد أن نجمع المن لنتغذّى عليه فعلينا بالتبكير، والتبكير يعني الاستيقاظ باكرًا في الصباح حيث الهدوء «وكَانُوا يَلْتَقطُونَهُ صَبَاحًا فَصَبَاحًا... وَإِذَا حَميَّت الشَّمسُ كَانَ يَذُوبُ» (خر ١٦: ٢١). فصبَاحًا»، وعندما امتحن الرب إبراهيم «فَبكر إبراهيمُ صَباحًا»، والنتيجة أنه رجع ومعه إسحاق، ومعه المواعيد بالبركة والنتيجة أنه رجع ومعه إسحاق، ومعه المواعيد بالبركة (تك٢٠: ٣، ١٦-١٨). والتبكير يعني أيضًا إعطاء الأهمية والأولوية لله قبل الانشغال بأمور الحياة سَالَّ خين يُبكّرُونَ إلى يَجدُونَني» (أم ٨: ١٧). وقد جربَّنا كثيرًا أننا عندما نبدأ استغلال الوقت بصورة خاطئة، لا نجد وقتًا عندما نبذأ استغلال الوقت بصورة خاطئة، لا نجد وقتًا

لأمور الله، "وإن وُجد يبقى بالعافية وبالزق"، والعكس صحيح، إذا بدأنا بأمور الله وفرصتنا معه فإننا نجد متسعًا من الوقت لكل شيء (يعني الوقت بيبقى فيه بركة).

★ سارقو الوقت: تعدد سارقو الوقت، مـع عـدم الاستعداد
 للتضحية بهم أو تأجيلهم وهم:

- "الموبايل": هل فكرت عزيزي أن تسأل نفسك: كم استغرقت من الوقت في الحديث بالموبايل هذا الأسبوع بل هذا اليوم؟ كم استغرقت في الحديث في أمور غير بناءة لك ولمستمعيك؟ وكم من الوقت أسأت الإستفادة به وأهملت في توفيره؟ أم "أهو تضييع وقت وخلاص!".
- "الفيس بوك": كم من الوقت قضيت على الفيس بوك؟ وفي أي شيء قضيته؟ إننا نكاد نسمعك تقول: "أنا بانرل موضوعات هادفة لناس كثير"، "أنا باخدم الرب من خلال الفيس بوك"، لا، نحن لا نقصد هذا الأمر، ولو أنه يجيء في مرتبة تالية لقضاء وقت مع الرب ومع كلمته وحضور الاجتماعات لتبنى وتتعمق روحيا! لكننا نقصد الأوقات النضائعة في أمور هدامة، ونفس الكلام نقوله عن اللص الثالث":
- "الإنترنت"، كم من الأوقات تضيع بطرق أخرى ممائلة؟ نحن لا نقصد بذلك أن نحاسبك، لكننا نريد فعلا أن نلفت نظرك لتحاسب أنت نفسك، قبل فوات الأوان، ونقول هذا عن التليفزيون والفضائيات والسينما والقراءات الغير هادفة التي لا ينبغي أن تحتل المرتبة الأولى.

- ★ الغيرة: قد تنشأ السطحية من الغيرة، كيف؟ مثلاً شاب يرى شابًا آخر، قد يكون أقل منه في المستوى الاجتماعي والوظيفي، لكن عنده وقت لخدمة الرب ويعيش في تكريس حقيقي، هنا يحدث نوعًا من الغيرة، هو يريد أن يخدم لأن فلانًا الأقل منه يخدم، "وده ما يصحش!"، فيُقحم نفسه في الخدمة، فماذا يفعل عندما يقحم نفسه في خدمة معينة هو ليس مستعدًا لها؟ وهو ليس لديه عمق روحي، يكتفي بمعرفة سطحية، لا تُسمن ولا تُغني من جوع ولا تستر صاحبها!
- 7- عدم الاهتمام بحضور الاجتماعات: هذه الظاهرة عامـة وموجودة في كل الاجتماعات تقريبًا، وبين كل الفئات العمريـة لا سيما الشباب، ونظرة واحدة لاجتماع الكنيسة يوم الأحد، وكذلك إلى الاجتماعات الفرعية، واجتماعات الكنيسة العامة نستطيع أن ندرك الفرق! ومن المهم علاج هذه الظاهرة في ضـوء البحـث عـن الأسباب الحقيقية، وأهمها:
- قلة فرص العمل: واستهلاك الوقت في أعمال مختلفة.
   (انظر ضغوط عامة).
- عدم تقدير الاجتماع: كثيرون يخلطون بين الاجتماع وأمور أخرى كثيرة، ويعتبرون أن الخدمة، وافتقاد الآخرين، أو زيارة مريض أو أداء واجب اجتماعي، أو حتى شراء لوازم البيت من السوق، كل هذا ممكن أن يكون بديلاً للاجتماع، ولا مانع من أدائه وقت الاجتماع، ويُتخذُ عُذرًا

للغياب عن الاجتماع! مع أنه يمكن تأجيل هذه الأمور إلى وقت آخر، لو وضع كل شيء في مكانه الصحيح!

- التيارات الحديثة وعدم العمق الروحي: كنتيجة لعدم التمكن من الحق، والسطحية الروحية من ناحية، وما في الخدمة من بريق وتحقيق للذات من ناحية أخرى، فإن الكثيرين يتأثرون بالتيارات الحديثة التي تدعو للخروج للخارج (الخدمة)، والتقليل من شأن الاجتماعات الروحية وبالتالي الهمال اجتماعات الكنيسة، ولا شك أن هذا يحتاج إلى جهد مضاعف من القادة والشيوخ لدراسة هذه الأمور بجدية، وبيان مدى أهمية اجتماع الكنيسة وغلاوته على قلب الرب وأهميته للمؤمنين، وهذا بالطبع لا يعني إهمال الخدمة.
- الاحتماعات الفرعية (الشباب والشباب الناشئ بل ومدارس الاجتماعات الفرعية (الشباب والشباب الناشئ بل ومدارس الأحد) بخدمتهم والعزوف عن حضور اجتماعات الكنيسة فيُحرمون من الاجتماع، ويكونون قدوة سيئة لمخدوميهم، وعليهم أن يغرسوا فيهم أهمية اجتماع الكنيسة. إن هذه الاجتماعات هي المُورد الرئيسي لاجتماعات الكنيسة، ولا ينبغي أن تكون معطلاً عن اجتماع الكنيسة، وللأسف فقد باعدت هذه الاجتماعات بالوضع الحالي كثيراً بين الفئات العُمرية المختلفة في الاجتماعات، ولا ينبغي أن تتعارض هذه (الاجتماعات الفرعية) مع تلك (اجتماع الكنيسة) المسؤولين الجلوس مع المسؤولين عن الاجتماعات الفرعية ومناقشة مثل هذه الأمور معهم عن الاجتماعات الفرعية ومناقشة مثل هذه الأمور معهم

بدلاً من انتقاد عزوفهم عن الحضور!

o رفض أخذ مكان المخدوم: إن كثيرين من الذين يخدمون يرفضون دور المخدوم أو العابد، فيعزفون عن حضور الاجتماعات غير راضين بمكان العابد المستمع، واختزلوا حضور الاجتماع لمجرد القيام بالخدمة ثم مغادرة المكان. بل إنه في الاجتماعات الفرعية يحدث أحيانًا أن من يقوم بدور المرنم مثلاً يغادر بعد الانتهاء منها ولا ينتظر لآخر الفرصة، فهو تعود على أن يكون قائدًا فلا يصلح أن يجلس كالمستمع آخذا دور المخدوم! إن هذا الأمر له تأثيره السيئ ليس فقط على الاجتماع بل على الشخص نفسه، فنحن أمام نوعية جديدة من الشخصيات، ألا وهي شخصية المؤدي وليس العابد!

٣- عدم الخضوع وعدم احترام الكبار: يشكو الشيوخ من عدم خضوع الشباب لهم وعدم احترامهم، سبق وذكرنا أن هذه النقطة وإن كانت موجودة عند البعض إلا أن الأغلبية تحترم الشيوخ، وإن كنا نقول إن على الشباب أن يعتبروا الشيوخ في مقام الوالدين ويقدموا لهم الاحترام الواجب، كذلك على السبوخ أن يتعاملوا مع الشباب كأبناء وبتواضع وليس بتسلُّط. وبصفة عامة فإن احترام الكبير من الآداب العامة «من أمام الأشيب تقوم احترم وجه الشيخ ...» (لا ١٩١٤: ٣٢). (انظر: الخضوع).

٤- شطحات (تطرُّف) الشباب: للشباب شطحاتهم في أفكارهم
 تجاه التطوير نتيجة الحماس الذي تتسم به مرحلة الشباب عمومًا،

مما ينم عن عدم النضوج، وفي هذا يقول الشيوخ: "نحن لسنا ضد التطوير طالما أن هذا يقود إلى الأفضل ولا يتعارض مع كلمة الله!". لكن هناك الكثير من المُغالاة في الأفكار، وإن كان التطوير لازمًا فيجب أن يتم تدريجيًا وفي هدوء، لكن هناك أُسسًا روحيــة عامة ينبغي أن يفهمها الجميع، فمثلاً يقول الشيوخ: إن كان الترنيم مثلاً يحتاج إلى إعادة نظر في بعض الأماكن فنحن نرى أن هذا ضروري، لكن لنفهم في نفس الوقت أيضًا أننا نرنم للرب، والانتعاش في الترنيم ضروري، لأنه يعبِّر عن حالة فرح «أُمَسرُورٌ أَحَدٌ؟ فَليُرتَل» (يع٥: ١٣). هذا الانتعاش والفرح ينبع من الداخل و لا يأتي من الخارج، أي من حالة القلب الدي يرنم وليس من الآلة المستخدمة، من التفاعل مع كلمات الترنيمة وليس التفاعل بالمؤثرات الخارجية، من النغمة المُوحدة وليس من الصوت العالى و هكذا! ولنفهم أننا نرنم للرب لكي نكرمه ونفرح قلبه! فما هي الطريقة التي تناسبه؟ وليت الشباب يعرضون اقتراحاتهم في هدوء وصبر ولكن بدون عجلة أيضًا، فتراث سنين طويلة هل نتوقع تغييره في يوم؟!

٥- الطائفية والتعصب: وهذا شريجب أن نتحذر منه. يعتبر بعض الشيوخ أنفسهم حراسًا على المُعتقدات وأنهم مُؤتمنون عليها من قِبَل الرب. وهنا نقول: إن مجمل الحق المسيحي أو «الإيمان المُسلَّم مرة للقدِّيسين» قد وصل إلينا، وهو أمانة في أعناقنا ويستحق منا جميعًا أن نتمسك به ونكون حريصين كل الحرص على ألا نفرط فيه أو نبيعه. يقول الرسول بولس: «لسنا كالكثيرين غاشين

كلمة الله». وكتب لتيموثاوس قائلاً: «وما سمعته منى بشهود كثيرين، أودعه أناسًا أمناء، يكونون أكفَّاءً أن يعلُّموا آخرين أيضًا» (٢تي٢: ٢). وبصفة خاصة هي مسؤولية المعلّمين الفاهمين لكلمة الله في كنيسة الله الذين يفصلون كلمة الحق بالاستقامة، وتزداد المسؤولية بالنظر للضلالات المنتشرة حولنا. إن المسيحية بحسب الفكر الإلهي ليست طوائف وشيعًا، ولكنها جماعة انف صلت عن أنظمة العالم لتعبد الرب، وإن كان الشيطان فعل فعلته ونجح في تقسيم المسيحية إلى شيع ومذاهب وأنظمة متعددة، وكان ذلك شررًا لأنه يفتت الوحدة، لكن هذا لم يكن من البدء. فعندما نزل الروح القدس يوم الخمسين كوَّن الكنيسة جسد المسيح الواحد، وربطه بالمسيح الرأس الممجد في السماء. لم يُكوِّن طوائف أو مذاهب، فهذه كلها من صنع الناس في عصور مختلفة وليست من صنع الروح القدس. وفي أيام الرسل كان الرب يهضم إلى الكنيسة (الجسد الواحد) الذين يخلصون. إن الطوائف المتعددة صنعت كيانات مستقلة وكأن كل طائفة هي جسد مستقل، وهو شيء مُحزن ولا شك. والحل ليس أن نسعى لاتحاد الطوائف، بـل أن نجتهـد لنحفظ وحدانية الروح برباط السلام (أف٤: ٣). أي أن نعود إلى الوحدة التي صنعها الروح القدس يوم نزل. والحفاظ على وحدانية الروح يتحقق عندما يتصل كل عضو في الجسد بالرأس (المسيح في المجد) بشكل صحيح ومباشر، ويمارس دوره بشكل صحيح. والروح القدس قد وزع المواهب للجميع، وكل عضو في الجسد له دور، «قاسمًا (الروح القدس) لكل واحد بمفرده، كما يشاء» (وليس

لشخص واحد أو مجموعة تقوم بالعمل الروحي في الكنيسة دون باقى المؤمنين) (١كو١١:١٢). وبالنظر للتشويش الحادث والتعاليم الغريبة التي انتشرت في دائرة الاعتراف المسيحي، فإن الأمين للرب وللحق يجب أن ينفصل عن كل ما يخالف الحق، ويتبع البر والإيمان والمحبة والسلام مع الذين يدعون الرب من قلب نقي، ويثبت إنتماءه للجسد الواحد بعيدًا عن كل الأنظمة البشرية، ويلتصق بالرب مركز الدائرة. إن الحق ليس شيئًا نسبيًا لكنه مطلق، والرب لا يقبل الحلول الوسط أو الوسطية في هذا الـشأن. والرسول طلب من الإخوة العبرانيين قائلا: «فلنخرج إذا إليه خارج المحلة حاملين عاره» (عب١٣: ١٣)، داعيًا إياهم للخروج من النظام الديني اليهودي إلى شخص المسيح المركز الجديد لاجتماع المؤمنين. هذا لا يعني الانعزالية والتقوقع والتعالي على الآخرين لأن ذلك شر في عيني الرب. وعلينا أن نظهر كل محبة ومودة لكل المؤمنين أعضاء جسد المسيح في كل الكنائس، ولنحذر من الروح الحزبية والطائفية، ولنشارك الآخرين بكل ما يبنى ويشجع من نور الكلمة ومن الاختبارات العملية ومعاملات الرب وتدريباته. وجيد أن الشباب يتبادلون الحب النقى والأحشاء والمشاعر المسيحية مع الجميع، التي تظهر بصورة عملية في المناسبات المختلفة والظروف المختلفة، فنحن أعضاء جسد واحد، وإن «كان عــضوً واحدٌ يتألم، فجميع الأعضاء تتألم معه، وإن كان عـضو يُكرَّم، فجميع الأعضاء تفرح معه» (اكو ٢٦:١٢). ولا يتعارض هذا مع الدور المهم والحيوي للشيوخ كنظّار وأساقفة ورعاة في الملاحظة

وشرح وتعميق الحق المسيحي النقي عند الجميع بالاشتراك مع ذوي المواهب.

7- عدم تقدير الشباب لتاريخ الشيوخ الماضي وإنجازاتهم بالكنيسة، وكذلك عدم تقديرهم لتعبهم في الحاضر: في الحقيقة يجب أن الشيوخ يُقدَّرون أولاً لأنهم شيوخ «كذلك أيُّها الأحداث، الخضعُوا للشُّيُوخ» (ابطه: ٥)، وثانيًا: لأجل تعبهم «... لأَنَّهُ مي يَسهَرُونَ لأَجل نُفُوسكُم» (عبات: ١٧)، «أَمَّا الشُّيُوخُ ... فليُحسَبُوا أَهلاً لكَرَامَة مُضاعَفة، ولا سيَّمَا الَّذينَ يَتعَبُونَ في الكَلَمَة والتَّعليم» أَهلاً لكرَامة مُضاعَفة، ولا سيَّما الَّذينَ يَتعبُونَ في الكَلَمة والتَّعليم» (اتيه: ١٧)، وإن كانت كلمات شكر وتقدير وتشجيع في محلها لها تأثيرها الإيجابي في النفوس، فينبغي أن ننتظر هذا من السرب ولا نتوقعه من الكثيرين، فمن بين عشرة بُرص طَهرُوا لم يقدم الشكر للرب إلا واحد! (لو١٤: ١٦). (المزيد انظر الخضوع).

وبعد أن حاولنا دراسة طرفي المُشكلة الرئيسيَّين أي الشباب والشيوخ نأتى إلى الطرف الثالث للمُشكلة ألا وهو البيت.

#### ثالثا: البيت:

البيت كطرف لا يقل أهمية عن الطرفين السابقين! بل قد يكون له الدور الأكبر في وضع الأمور في نصابها الصحيح، أو العكس، فتأثير البيت أقوى من تأثير أي شيء آخر!

أولاً: علاقة الآباء (الوالدين) ببعضهما البعض، وبأبنائهما في المنزل، ثم تصرفاتهما في الاجتماع هل تتوافق مع التصرفات في البيت؟ ما هي الألفاظ المُستَخدمة في المنزل مع الروج/

الزوجة، ومع الأولاد؟ ثم ما هو الحال في الاجتماع؟ هـل مـا يعيشونه في المنزل هو ما يظهرون به في الاجتماع؟ هل المظهر التَّقوي في الاجتماع هو انعكاس لعيشة تقوية في البيت؟ إن كـان الأمر هكذا، فبنعمة الرب سوف يتعلَّم الأولاد هذا ويَـشُبُون عليـه فالمثل يقول: "مَن شبَّ على شيء شاب عليه"، وإن كان العكـس، فسيُخرج أولادًا فاقدي الثقة في أبويهم، وفي الآخرين، حتـى لـو كانت تقوى هؤلاء الآخرين حقيقيـة، لأن مـا رأوه فـي بيـوتهم سيجعلهم يعتقدون أن "كله زي بعضه"، "وما فيش حد أحسن مـن حد"، أو سيُخرج أولادًا يُجيدون التمثيل مثل أبويهم، فيظهرون في الاجتماع مثلهم بصورة طيبة، وفي البيت بصورة مختلفة تمامًا، فليتنا نتبه ونتحذر لهذا الأمر الخطير.

تأتيا: الآباء والقدوة: إنها مسؤولية خطيرة جدًا، فالبيت هو أول ما تنفتح عليه عينا الشخص، طفلاً، فصبيًا، فشابًا، (وهكذا الشابات أيضًا!) فيه يسمع ويرى، يقلّد ويتعلَّم. فعلى ماذا تنفتح الأعين في البيوت وماذا ترى؟ ماذا تسمع الآذان؟ ماذا يتعلَّمون؟ هل تنفتح الأعين على آباء أتقياء يخافون الرب؟ إن ما يراه الأطفال من تصرفات في البيت، يُحفر في مخيلتهم، ويتأصل فيهم كشباب لا تستطيع الأيام أن تمحو أثره حتى الشيخوخة، فالتعليم في الصغر كالنقش على الحجر.

## أمثلة:

إسحاق: لقد رأى إسحاق وسمع أُمه سارة تُطيع أباه وتدعوه

سيّدها، فاتسمت حياته بالطاعة لأبيه وللرب، وعندما أخذه أبوه معه إلى جبل المُريَّا أطاع، حاملاً الحطب، وعندما رفعه على المدنبح وربطه ورفع السكين عليه لم يعترض، ولم يقاوم أباه الشيخ رغم أنه كان يستطيع (تك٢٢)! وعندما نهاه الرب عن النزول إلى مصر أطاع! وعندما أمره أن يسكن في الأرض التي يقول له عليها، أطاع للوقت رغم المجاعة! (تك٢٦).

صمونيل: لقد رأى صموئيل حياة أُمه مطبوعة بطابع الصلاة (اصم ١: ١٠) - (فصلاة حنَّة في بيت الرب وكيف سكبت نفسها أمامه دليل على أنها كانت مُعتادة على ذلك) - وهكذا صار صموئيل رجل صلاة من الطراز الأول وهو صاحب المقولة الشهيرة للشعب «وَأَمَّا أَنَا فَحَاشَا لي أَن أُخطئ إلَى الرَّبّ فَأَكُفَ عَن الصَّلاَة من أَجلكُم...» (اصم ١: ٢٣)، رغم الحالة المتردية للشعب.

وهناك مقولة شهيرة لأحد الأفاضل:



"إن الكتاب عندما يذكر اسم ملك تقي، ويذكر اسم أمه فكأنه يقول الفضل كله يرجع لأمنه، وعندما يذكر اسم ملك شرير يذكر اسم أمه أيضًا وكأنه يقول أن السبب أمه.".

ثانيًا: الآباء والاجتماع: الآباء الذين يُظهرون اهتمامًا بــأمور كثيرة على حساب الاجتماع، ويتركونه لكل سبب، والذين يكون جُلَّ اهتمامهم جمع المال والانهماك في العمل، ويكون الاجتماع آخر ما يفكرون فيه، ماذا نتوقع أن يكون اهتمام وأولويات أو لادهم؟ والأب

الذي لا يصطحب أو لاده معه إلى الاجتماع لمن سيكون انتماؤهم؟ كان لبيت الرب غلاوة خاصة على قلب صموئيل، لأنه رأى ذلك في أبويه حيث كانا يذهبان من سنة إلى سنة لذبح الذبيحة السنوية وليسجدا أمام الرب في شيلوه، رغم حالة الخراب السائدة، إذ كان الكهنة يستهينون بمقدسات الرب ويرتكبون أشنع الشرور في باب خيمة الاجتماع (٢صم٢: ٢١-٢٢).

ثالثا: الآباء والآخرون: أكثر ما يتأثر به الأو لاد، ويكون له بالغ الأثر عليهم هو ماذا يقول: بابا وماما عن الأخ فلان و الأخت فلانة؟ إن كان الحديث عن الآخرين بالسلب فله أسوأ الأثر! لا سيما إذا كنا نقابلهم بالأحضان والابتسامات وكلمات المجاملة! ومن الناحية الإيجابية، فالآباء يستطيعون أن يزرعوا الثقة في أو لادهم من جهة الآخرين عندما يتكلمون عليهم بالإيجاب، حتى وإن سمعوا أمرًا سلبيًا عنهم من أو لادهم يحاولون معالجته بحكمة! حدث مرة أن ثار شيخ على أحد السشباب وأحرجه أمام الآخرين، فشكى الشاب لوالده، حاول والد الشاب أن يهدئ من ثورة ابنه، "بأن الأخ فلان ده زي بابا، وبيعتبرك زي ابنه"، ولكن الشاب لم يقبل، فماذا فعل الأب؟ اتصل بالأخ فلان وقال له: ابني زعلان منك لسبب التصرف الفلاني، فرد الشيخ قائلا: ياه! زعلان مني؟ طيب أنا ممكن آجي دلوقتي وأعتذر له؟ فأجاب الأب: لا، يكفي أن تتصل به وتطيب خاطره، وقد حدث، وقابله بعد ذلك في الاجتماع بالأحضان، وقبَّلُه وكلمه على انفراد وطيب خاطره مرة أخرى. أ ليس جميلاً تجاوب هذا الشيخ؟ وأليس جميلاً تصرف الأب الذي لم يكتم الأمر ويتخذ موقف العداء لهذا الشيخ بجانب ابنه؟! والآن أيها الشيوخ الأفاهل ... لقد أبديتم وجهة نظركم في الشباب وحاولنا قدر المستطاع أن نكون حياديين في تقنيدها، فيجب عليكم أن تُتَمموا خدمتكم من نحو الشباب، مهما كان رد فعلهم، ويجب أن تُمكنوا لهم المحبة حتى ولو قُوبلَت بجفاء. «وأَمَّا أَنَا فَبكُلٌ سُرُور أُنفق وَأُنفق لأَجل أَنفسكُم، وإن كُنت كُلَّما أُحبُّكُم أَكثر وتُكل سُرُور أُنفق وأُنفق لأَجل أَنفسكُم، وإن كُنت كُلَّما أُحبُّكُم أَكثر أَحب أن تصبروا عليهم جدًا، وتُظهروا تقَهمكُم لمعاناتهم، تمامًا كما تفعلون مع أولادكم الذين في مثل عُمرهم، ويجب أن تمتصوا غضبَهم أحيانًا وتَهورهم مرارًا، واندفاعهم غالبًا، وتُشجعوا تعَقلَهم وتُظهروا ثقتكم فيهم، وهذا لا بد أنه سيُؤتي ثماره في وقته ولكن لا تستعجلوا النتائج!

لقد تعلَّمنا من خلال تربية أو لادنا ألا نتوقع منهم أن يتصرفوا تصرفات صحيحة على الدوام، وندرك أنهم سوف يُخطئُون تارة ويُصيبُون تارة أخرى ونحن بدورنا نُقوَّمُهُم إذا أخطأوا ونمدحهم إذا أصابوا وكل ذلك في إطار من المحبة والحزم معًا، وهذا هو دور الشيوخ تُجاه الشباب في الكنيسة المَحليَّة.

أيها الشباب الأعزاء ... لقد عرضنا وجهات نظركم كاملة، وفندناها بحيادية قدر المستطاع، ووضعنا أمامكم وجهة نظر الشيوخ، فهل تراجعُون أنفُسكُم ومواقفَكُم في ضوء ما تقدم؟ وهل تتجاوبون معهم بروح المحبة والخصوع واضعين مجد الرب وخير المؤمنين نصب أعينكم؟!

أيها الشباب الأعزاء ... القدوة في الشيوخ والقادة لها أهمية كبيرة، لكن دعونا نقول: لماذا لا تكونون أنتم أنفسكم القدوة في فعل

ما يُرضي الله حتى ولو كان الكبار لا يفعلون؟ لماذا لا يكون اعتمادكم على الرب بدلاً من الإنسان، لماذا نُركّز على نقائص الشيوخ وليس على إيجابيَّاتهم؟ الرب هو من ينبغي أن ننظر إليه ونتمثل به ونتقكَّر فيه: «ناظرين إلى رئيس الإيمان ومَكمّله يَسُوع، الذي ... احتمل الصلّيب ... فَتَفكّرُ وا ... لئلاَّ تَكلُّوا وتَخُورُ وا في نُفُوسكُم» (عب ٢:١٢ و ٣)، وعندما يتكلَّم الكتاب عن الشيوخ يطلب منا أن نتمثل ليس بهم بل بإيمانهم، أي المواقف التي لمع فيها إيمانهم: «اُذكرُ وا مرشديكُم... انظرُ وا إلى نهاية سيرتهم فَتمَثلُ وا بإيمانهم» (عب ٢:١٠).

لو قام كُلِّ بدوره، وانتظر الرب لاستقامت الأمور تمامًا، ولاختفت كل صورة سلبية وكل شكوى ولما أعطينا الفرصة لعدو الخير أن يمارس نشاطه ويبث سمومه.

#### القدوة:

هناك من يتخذ من شخص ما قدوة له (مثلاً أعلى)، يغار منه ويتمنى أن يكون مثله إيجابيًا، وهذا ليس خطأ، فحسنة هي الغيرة في الحسنى، والكتاب يقول: «اذكروا مرشديكم ... فتمثلوا بإيمانهم» والرسول بولس يكتب لتيموثاوس: «كُن قُدوة» (اتيء: ١٢). ولكن مكمن الخطورة هو أننا اعتدنا أن نُعظم الإنسان ونُولِّهَه لا سيما إذا كانت أفكاره تتفق مع ميولنا، وقد نُقلد أسلوبه في الكلم، وربما في الملبس والمظهر والحركات، وليس لدينا مانع من أن نستشهد بأقواله، في كل مسألة، وباستمرار، وليس على لساننا إلا: الأخ فلان قال .. الأخ فلان عاد! وكأن كلام الأخ فلان موحّى به

وغير قابل للمراجعة مع أن الكتاب يذكر عن أهل بيرية رجالاً ونساءً أنهم: «... أُشرَفَ منَ الَّذينَ في تَسَالُونيكي، فَقَبلُوا الكَلمَةَ (من بولس) بكُلِّ نَشَاط فَاحصينَ الكُتُبَ كُلَّ يَوم: هَل هذه الأُمُورُ هَكَذَا؟ ... من النّساء ... وَمن الرّجَال ...» (أع١١١١ و ١٢).

لا يصلح أن يكون قدوة من يسلبنا شخصياتنا ويعطل تفكيرنا في أمور كثيرة وضعها الله أمامنا لنتصرف فيها بشخصياتنا وليس بشخصيات الآخرين، لنقوم بدورنا فيها ونتحمل مسؤولياتنا تجاهها. وهناك فارق كبير بين التعظيم والاحترام، فالأخيرة لا بد منها. وعلى النقيض من هذا، نحن اعتدنا أن ننفر من الذين يختلفون معنا في الميول وفي الرأي وفي طريقة التفكير، وفي الحقيقة لا هذا مطلوب ولا ذاك، بل ينبغي أن نكون متزنين في علاقاتنا، فلا نبنيها على ميولنا الشخصية بل نعطي مساحة للاختلاف والمثل يقول "الاختلاف في الرأي لا يفسد للود قضية".

## وفيها إيه؟!

كثرت مواضيع الجدل بشدة في هذه الأيام وأصبح العامل المشترك لكل المُناقشات: "وفيها إيه?". ولقد سادت الروح العصرية على كل شيء في الحياة، حيث النظر من حولنا ومحاولة تقليد الآخرين في أمور كثيرة، حتى قصة الشعر، ونوع الملابس. وعندما نُنتقد فالإجابة جاهزة: "وفيها إيه؟ ما كل الناس بتعمل كده، هو احنا مش زي الناس؟". عبارات محفوظة، ربما تريح الضمير من جهة مُمارسة أمور بعينها! وإن كان كل شيء من حولنا يتغير، من سلوكيات، ومظاهر، واهتمامات الناس وأولوياتهم، إلا أن إلهنا

لا يتغير، لا محبته، و لا مطاليب قداسته، و لا كلمته التي نبني أنفسنا على أساسها «وَأُمَّا أَنتُم أَيُّهَا الأَحبَّاءُ فَابنُوا أَنفُسكُم عَلَى إيمَانكُمُ الأَقدَس» (يه ٢٠)؛ أي الإيمان المؤسس على كفّارة المسيح، وكافة الحقائق المسيحية الجوهرية. وكذلك السلوكيات «فَانظُرُوا كَيفَ تَسلُكُونَ بِالنَّدْقِيقِ» (أف٥: ١٥)، وأيضًا «وَإنَّمَــا أَقُــولُ: اســلُكُوا بالرُّوح فَلاَ تَكُمَّلُوا شُـهوَةَ الجَـسَد!» (غـل٥: ١٦). أمـور الله ومتطلباته لا تتغير ولا تتطور ولا تشيخ! فالقداسة هي القداسة مهما اختلفت الثقافات، وكذلك الطهارة، والسلوك بالتدقيق، والانفصال. وربما معظم الاختلاف الحادث على الساحة هو بسبب عدم التدقيق، بسبب إهمال كلمة الله، وحضور الاجتماعات، والشركة مع المؤمنين. وإذا كنا نريد أن نواجه الحقائق بصراحة، فلا بد أن نعترف أننا كشباب نستمتع بالجلوس على الفيس بوك بالساعات، في كلام وتعليقات قد تكون مفيدة أحيانًا ومضيعة للوقت أحيانًا كثيرة، وقد نجلس بالساعات أيضًا لكي نشاهد فيلمًا، وقد نخرج معًا في جولة حرة ثم نتناول الغذاء معًا، وما يصاحبها من انفلات في الألفاظ وخلافه (أحيانًا)، وننفق في سبيل ذلك بالساعات أيضًا، ولكن قلما نجلس معًا لكي ندرس كلمة الله! وقلما نتفق لأن نذهب معًا إلى الاجتماع مثلما نتفق أن نخرج في نزهة!

## وفيها إيه؟

◄ عنوان كبير لكل المناقشات السلوكية، والمظهرية، وهــل ننكر أن المظهر المسيحي العام في الوقت الحــالى يتــسم بالعصرية و الابتذال، والخلاعة وأصبحنا مضرب الأمثــال

في هذا الأمر! وصار من الصعب تمييز المؤمنة عن غير المؤمنة، ورغم ذلك ممنوع الاقتراب من هذه المنطقة تحت عنوان: "التمدين" و "التخلف" و "تحجر الفكر" و "الدقّة القديمة"، أصبحنا نقلد الآخرين في ابتذال مظهر هم بدلاً من أن نكون قدوة لهم في الاحتشام. وما أندر أن يتكلم أحد في كنائسنا الآن عن الاحتشام وعن الزينة الخارجية، حتى ولو مجرد ذكر الآيات الكتابية التي ذكرها الكتاب عن هذا الأمر؟ إن نظرة عابرة لحفلات الخطوبة والزفاف نستطيع أن ندرك حجم الكارثة التي نحن فيها! أ بن نحن من التحريض الكتابي «لا تُشاكلوا هذا الدهر بل تغيروا عن شكلكم بتجديد أذهانكم» (رو ١٢: ٣)، التغير داخليًا وخارجيًا، إن أفكارنا هي وراء ما نعمله وما نلبسه أيضًا، المجتمع يتطور إلا أن المبادئ الكتابية ستظل ثابتة فالحشمة هي الحشمة والورع هو الورع، ليس لها معان أخرى، أما إذا كنا نخفض منسوب القياس الإلهي حسب تصرفات وسلوكيات الناس وحسب رغبتنا، فهذا أمر مُحزن. ونحن لا ندعو للتخلف و لا لملابس القرن الماضي، ولكننا ندعو للتعقل ومراعاة السيرة الحسنة سواء في الكلام أو السلوك أو المظاهر التي تتفق مع شعب الله المُفرز له.

◄ ثم يأتيك القول: "هي الحكاية بالمظهر؟"، "كم من أناس لها مظهر تَقوي لكن بدون تقوى حقيقية"! ولهؤ لاء نقول ليس لنا أن ندين الناس و لا أن نبحث في الدو اخل، لكننا نعلم أن

كتابنا المُقدس، كتاب الله، الذي كُتب لأجل تعليمنا (رو ١٥: ٤)، تكلَّم كثيرًا عن الاحتشام، ومدح المرأة المتقية السرب (أم ٣١: ٣٠)، والتي تتزين بلباس الحشمة مع ورع وتعقل وليس بالذهب واللآليء والملابس الكثيرة السثمن، ومدح المرأة التي تتحلى لا بالزينة الخارجية بل بزينة السروح الوديع الهادئ الذي هو قدام الله كثير السثمن (١١سي ١٠٩ و٠١؛ ابط٣: ٣)!! ولا شك أن هناك ارتباطًا بين المظهر الخارجي والتقوى الداخلية.

- إننا مدعوون لكي يعيش كل واحد حياته للرب لا بالطريقة التي يراها، نعيش كما يحق لإنجيل المسيح (في ١: ٢٧)، وأن نسير زمان غربتنا بخوف (١٠ط١: ١٧)، وأن نكون في سيرة مقدَّسة وتقوى (٢بط٣: ١١)، وإن كنا لا نفعل ذلك ونحن شباب فغالبًا لن نفعله أبدًا، لذا يقول الكتاب: «فاذكر خالقك في أيًام شبابك، قبل أن تأتي ليور الشرَّ أو تَجيءَ الستنون إذ تَقُولُ: لَيسَ لي فيها سرُورٌ» (جا١٢: ١).
- "كل الناس بتعمل كده"، و هل أنت مثل كل الناس؟ كلاً!
  أنت لست مثل كل الناس! قد تضعف وتصير واحدًا من الناس إذا فقدت انتذارك للرب مثلما حدث لشمشون، «فَكَشَفَ لَهَا كُلَّ قَلبه، وقَالَ لَهَا ... لأَنِّي نَذيرُ الله من بَطن أُمِّي، فَإِن حُلقتُ تُفَارِقُني قُوَّتي و أَضعُفُ و أَصيرُ كَأَحَد النَّاس». وبعدما حُلق «أَخَذَهُ الفلسطينيُّونَ و قَلَعُوا عَينيه،

وَنَزِلُوا بِهِ إِلَى غَزَّةَ وَأُوتَقُوهُ بِسَلَاسَل نُحَاس. وَكَانَ يَطحَن فَ في بَيت السّجن (مثل الحيوان)» (قض ١٧:١٦ و ٢١)، لذا يكتب بولس لتيموثاوس «وأَمَّا أَنتَ يَا إنسَانَ الله فَاهرُب من هذَا، وَاتبَع البرَّ وَالتَّقُوى وَالإِيمَانَ وَالمَحَبَّةَ وَالصَّبرَ وَالوَدَاعَةَ» (١تي ٦: ١١).

## لذا دعنا نسألك:

من أي نوعية أنت؟ فهناك المؤمن العادي الذي يعيش حياته مثل باقي الناس، وهناك المؤمن النذير الذي في سبيل تكريس نفسه للرب يُنكر على نفسه ما يتمتع به الآخرون من مسرات حتى ولو كانت مشروعة، ويتحمَّل العار بسرور «... إذا انفرزر رجُل أو امر أَة .. ليَنتَذر للربَّب .. فَعَن الخَمر والمُسكر يَفترز ، ولا يَسترب خَلَّ الخَمر ولا خَلَّ المُسكر .. كُلَّ أَيَّام نذر افترازه لا يَمرُ مُوسَى عَلَى رأسه .. ويُربِي خُصلَ شَعر رأسه .. لا يأتي إلى جَسد ميت. أبُوهُ وأُمُّهُ وأَخُوهُ وأُخْتُهُ لا يَتنجَس من أجلهم عند مَوتهم، لأَنَّ انتذار الهه عَلَى رأسه. إنَّهُ كُلُّ أَيَّام انتذاره مُقدَّسٌ للربَّب» (عد٦: ١-٨).



# خدمة التَّشجيع

يُشجّع أي يُقوِّي ويُشدّد ويثبِّت، لا سيما وقت المحنة، وتشجِّع أي تقوَّى وتَجرأ وأقدم على فعل الشيء، والشجاع هو الجريء والمقدام، والتشجيع خدمة عظيمة، لها مفعولها الرائع في النفوس، وفي إعطاء دفعة للضعيف، فيتجدد العزم وتزداد المثابرة في عمل الرب، وتتعمق أواصر المحبة والشركة بين المؤمنين صغارًا وكبارًا.

## مَن الذي يحتاج إلى التشجيع؟

الجميع يحتاجون إلى التشجيع، ويتجه التشجيع عادة من القوي إلى الضعيف واليائس ليأخذ بيده فيُشدّده، وإلى الخجول ليُسجِّعه على الإقدام، وإلى ذوي المعرفة المحدودة ليُشجِّعهم على تحصيل المعرفة، ومن الإخوة المحلَّيين إلى الغُرباء من خلال الترحيب بهم واستضافتهم وتزويدهم بما يحتاجونه، ومن الكبير إلى النشء والشباب) مثلما فعل بولس مع مجموعة الخُدَّام الشباب الذين كانوا يرافقونه، ومن الشيوخ إلى بعضهم البعض مثلما

كتب بطرس إلى الشيوخ (ابطه: ۱)، ومن المخدومين إلى الخدَّام لتسنيدهم والصلاة لأجلهم والاشتراك في تسديد احتياجاتهم مثلما فعل الفيلبيون مع بولس.

كذلك يلزم تشجيع الشباب الصغير، والشخص الذي عرف الرب حديثًا، ومن ابتدأ في خدمة الرب حديثًا، ومن يمرون بضيق أو فشل، ومن يبدأون مرحلة جديدة: هجرة، زواج، مشروع جديد، مرحلة دراسية جديدة. ويذكرنا الكتاب بفئة خاصة «... شجّعُوا صغار النُّفُوس. أسندُوا الضَّعفاء. تأنَّوا على الجميع» (اتس ٥: ١٤). و «صغار النفوس» هم الذين يشعرون بصغر النفس بسبب التجارب والآلام والأحزان، ففقدوا شجاعتهم الأدبية وأصبحوا سريعي التأثُّر والانفعال وربما الخطأ، وانهارت معنوياتهم من الداخل، وصغرت نفوسهم في أعينهم، فأحسوا بالعجز وقاربوا اليأس، وهذه لا ترتبط بسن معيّنة، أو قد تُعني صغر النفس بسبب قلة الإمكانيات أو الشعور في نفسي أني صغير وهذا شعور صحي – ولا سيما في أمور الله – لكن أمثال هؤلاء يحتاجون إلى تشجيع إخوتهم.



إن عدم مُمارستنا لخدمة التشجيع قد يعرِض البعض للإحباط والانحناء والياس، ويُعْثِر البعض الآخر، وقد يُحرم اجتماعاتنا من كفاءات خدمية كثيرة، وقد يدفن مواهب روحية يمكن أن يكون لها شأن في خدمة الرب.

من الناحية الأخرى، ينبغي للجميع أن يجتهدوا ويتشجعوا بالرب وبكلمته، وإن أتى التشجيع من آخرين فهذا شيء جميل، وإن لم يأت فلا ينبغي أن يكون هذا مدعاة للفشل والإحباط، بل لنرفع أعيننا إلى ذاك الذي معه أمرنا، وهو فيه الكفاية لتشجيعنا وإنهاضنا!

هناك مفهوم خاطئ لدى الكثيرين، فهناك من يظن أنه يحتاج إلى التشجيع باستمرار بل وينتظره، ويرى أن هذا حقه على الآخرين، وإن تأخروا يُحاسبهم ويُبادرهم بالعتاب والانتقاد: "أُمّال ربنا عطاكم الوزنات اللي عندكم ديه ليه"؟! أما كونه يسأل مرة على مَن يسألون عنه باستمرار، أو يشاركهم ظروفهم مرة، فهذا ضرب من ضروب الخيال، فالحياة عنده استقبال على طول الخط، ونمط حياته: "الأخ فلان سأل عليّ، أنا لست على باله"، ويُصنف من سأل ومن لم يسأل، ولا يُكلّف نفسه مرة أن يسأل هو على أحد! فهل حان الوقت لنفطم عن هذه الحالة ونضع أنفسنا جميعًا تحت المسؤولية؟!

مرة اتصل أحدهم ليسأل عن شخص لماذا تغيّب على غير العادة فبادره بالقول: "أيوه، أنا قلت لأو لادي استتوا يا أو لاد نشوف مين ها يسأل علينا"! هذه نماذج موجودة.

ونعتقد أن هذا ما هو إلا انشغال مُريع وتمركز حول الذات، فهل آن الأوان لأن نتحرر منه؟

ولكن خُذْ هذا النموذج الإيجابي الذي نتمنى أن يسود، حيث كان أحد الإخوة يتابع أحد الأحباء مُشجعًا له في ظروف مرضية ألمّت

به، وفي يوم ما تأخر في السؤال عنه، فما كان من الأخ المريض إلا أنه اتصل بالأخ ليس مُعاتبًا، وإنما لكي يطمئن عليه لأنه المي يتصل به كعادته!!

### صور التشجيع:

الكتاب المقدس يضع أمامنا صورًا متنوعة ورائعة لتشجيع بعضنا البعض منها:

# ✓ فشاركة الخادم في ظروفه:

يعتقد الكثيرون أن الخادم لا يحتاج إلى التشجيع! تُرى هل كان بولس يحتاج إلى تشجيع أهل فيلبي له بتعضيدهم إيّاه ماديًا مع أنه تعلّم أن يكون مُكتفيًا بما هو فيه؟ نعم، جدًا! فلنقرأ إذًا ما كتبه إليهم: «ثُمّ إنّي فرحت بالرّب جدًا ... اعتناؤكُم بي ... ليس أنّي أقُولُ من جهة احتياج، فإنّي قد تعلّمت أن أكُون مُكتفيًا بما أنا فيه أقُولُ من جهة احتياج، فإنّي قد تعلّمت أن أشبع وأن أجوع ... غير أنكُم فعلتُم حسنًا إذ اشتركتُم في ضيقتي ... فإنّكُم في تسالُونيكي أيضًا أرسلتُم إلى مرّة ومرّتين لحاجتي» (في ٤: ١٠-١٦). وكم ابتهج قلبه بأنيسيفُور سُ «ليُعط الرّب رحمة لبيت أنيسيفُور سُ، لأنه مرارًا كثيرة أراحني ولم يخجل بسلسلتي، بل لمّا كان في رومية، طلبني

وقد استنكر الرسول بولس بتعفف وترفع طريقة تفكير أهل كورنثوس كاتبًا لهم: «إن كُنّا نحنُ قد زرعنا لكُمُ الرُّوحيّات، أفعظيم إن حصدنا منكُمُ الجسديّات؟.. هكذا أيضنًا أمر الربُّ: أنّ اللّذين يُنادُون بالإنجيل، من الإنجيل يعيشُون» (١١٩ و١١١ و١٤)، وأيضنًا:

«ولكن ليُشارك الذي يتعلَّمُ الكلمة المُعلِّم في جميع الخيرات» (غلا7:٦). والحقيقة بمشاركة الذين يخدمون الرب في ظروفهم فإننا نقصد أيضًا الإكرام والتقدير المعنوي لهم ولأُسرهم حتى وإن كانوا لا ينتظرون ذلك.



إن الخـــدّام هـــم بــشر تحــت الآلام مثلنــا ويحتاجون إلى مَن يشجعهم ويـشاركهم ظروفهم بإخلاص، ويُعبّر لهم بكلمات صادقة عـن المشاعر الحبية لتعبهم في خدمتهم لنا باسم الرب.

واعتقاد البعض أن تعب الخادم في الزيارات، مرة في هذه القرية، ومرة في تلك المدينة، تاركًا أُسرته، هو أمرًا مفروضًا عليه، فهذا عمله، وكون أنه يتعب ويضحي ويترك أُسرته فترات طويلة، فهذه خدمته التي أخذها من الرب! فهل هذا تقدير محبة؟ وهل هذا من الإيمان؟ وهل أوصى الرب بهذا؟

## فشاركة الحدومين ظروفهم:

فنجاحهم وإخفاقهم، ضعفهم وأمراضهم، أفراحهم وأحزانهم التي تحتاج إلى قدر كبير من إظهار المحبة العملية الفعّالة، والمُ شاركة بالمشاعر الحقيقية مثلما بكى الرب مع مريم إذ رآها تبكي «بكى يسوعُ» (يو ١١: ٣٥)، وكذلك بكلمات التشجيع والتعزية المُ صلَحة بملح حسب حاجة كل واحد كما قال الرب ليايرس: «لا تخف! آمن فقط» (مر ٥: ٣٦)، ولأرملة نايين: «... تحنن عليها، وقال لها: لا تبكي» (لو ٧: ٣٦).

والمشاركة بالحضور الشخصي تعطي تشجيعًا وتسنيدًا أكثر بكثير جدًا من رسالة أو مكالمة تليفونية.

فتو اجدك مع المتألمين، وحضورك وسط مخدوميك أو رفقائك أو مساندتك للمخدومين في ما يمرون به من ظروف يؤكد لهم عمليًا شركة الإيمان والجسد الواحد، وأنك لست بعيدًا عنهم.

# نشجیع شرکاء الخدمق بذکر أسمائهم معترنت بعبارات مشجعة:

كثيرًا ما ذكر الرسول بولس في رسائله شركاء الخدمة على قدم المساواة معه شخصيًا مثل:

«... بريسكلا وأكيلا العاملين معي في المسيح يسُوع .. يُـسلَّمُ علـيكُم تيمُوتُ وأكيلا العاملين معي» (رو ٢:١٦ و ٢١)، «... أبفرُودتُس أخي، والعامل معي، والمُتجنَّد معي، ورسُولكُم، والخادم لحاجتي» (في ٢: ٢٥)، «... تيخيكُسُ الأخُ الحبيبُ، والخادمُ الأمينُ، والعبدُ معنا في الربّ .. أنسيمُس الأخ الأمين الحبيب أرسترخُسُ المأسُورُ معي، ومرقُسُ ابنُ أخت برنابا .. ويسسُوعُ المدعُوُ يُسطُس .. العاملون معي لملكوت الله، الذين صارُوا لـي تسليةً» (كو ٤: ٧-١١).

# √ التنويه بذكر نوع الخدمة:

قد يحتاج الخادم أن يشعر بتقدير مخدوميه مهما كان نوع الخدمة التي يقدمها لهم، حتى لا يشعر أنه يحرث في بحر! فحينما يـشعر الشخص أن خدمته مقدَّرة ولها ثمر، يكتسب دفعة جيدة للأمام.

#### وهذه عبنات:

- «... أُختنا فيبي ... صارت مُساعدة لكثيرين ولي أنا أيضًا
   .. بريسكلا وأكيلا ... اللَّذين وضعا عُنُقيهما من أجل حياتي
   ... غايُسُ مُضيقي ومُضيق الكنيسة كُلَّها» (رو ١٦: ١-٤
   و ٢٣).
- «... أبفراسُ، الذي هُو .. مُجاهد كُل حين الأجلكم
   بالصلوات .. لهُ غيرةً كثيرةً الأجلكُم» (كو ١٢:٤ و ١٣).
- ☆ «أَيُّهَا الحبيبُ (غايس)، أنت تفعلُ بالأمانة كُلَّ ما تصنعُهُ إلى الإخوة وإلى الغُرباء .. ديمتريُوسُ مشهُود لهُ من الجميع ومن الحقّ نفسه» (٣ يو٥ و ١٢).

## لكن ماذا يحدث في الواقع العملي عمليًا؟

نحن غالبًا ما نَهمل التشجيع من باب "يا أخي، هـو ده محتاج تشجيع؟ ده الرب مباركه جدًا"! وقد نقرن عبارات التشجيع للشباب بالانتقاد، فمثلاً لو استخدم الرب مجموعة شباب في ترتيب يـوم روحي أو فرصة مؤتمر ناجح، وبعد مجهود شاق وعمل متواصل في التجهيز والاتصالات لإنجاح الفرصة "، بدلاً مـن أن نـشكرهم

<sup>\*</sup> بعد فرصة قيادة مؤتمر أو يوم روحي يمر أحيانًا المستخدمون بموجة اكتئاب؛ وتفسير هذا الشعور نفسيًا أنه في وقت العمل كان الشخص بكامل طاقته الجسدية والنفسية في العمل = وجاء وقت توقف فيه عن العمل بانتهاء المؤتمر أو اليوم الروحي فيكون مثل سيارة كانت تسير على سرعة ١٢٠ كم في الساعة وسائقها عمل فرامل فيحدث خلل داخلي يأخذ بضعة أيام إلى أن ينتهي تدريجيًا، في هذه الأوقات لا يحتمل الشخص أية انتقادات لاستهلاكه

بذكر أتعابهم، ونُسمعهم كلمات التشجيع والتقدير الخالصة التي يحتاجونها فعلاً، فإذ بنا نتحفهم بكثير من الانتقاد الخفي مثل: "كان اليوم الروحي رائعًا، وكان الأكل لذيذًا ما عدا السندوتشات لم تكن على المستوى"! أو "كان المؤتمر جيدًا، بس الحقيقة التكييف كان ضعيفًا، والصوت لم يكن على المستوى المطلوب، إن شاء الله الفرصة القادمة تكون أحسن من كده"! أو "ألم تقدروا أن تدعوا الخادم الفلاني؟"، مما يسبّب نوعًا من الإحباط بدلاً من إعطاء دفعة للأمام.

فهل لنا أن نتعلم فن التشجيع ونتخلّى عن روح النقد الهدّامة التي تقلل من الإيجابيات وتعظم السلبيات إلى وهل نكف عن البخل في تقديم التشجيع للآخرين لتحفيزهم وإطلاق ما عندهم من طاقات ؟!

# ✓ إعطاء الشباب فرصًا للوعظ وخدمات أخرى في غابت الأهمية:

فقد أرسل بولس تيموثاوس إلى تسالونيكي ليشجِّع الإخوة ويثبَّتهم في ضيقاتهم التي تعرّضوا لها «فأرسلنا تيمُوثاوُس ... حتى يُثبَّتكُم ويعظكُم لأجل إيمانكُم، كي لا يتزعزع أحد في هذه الضيقات» (اتس ٢:٣ و ٣)، ومرة تركه في أفسُس ليحذِّر المؤمنين من المُعلِّمين الكذبة «كما طلبتُ إليك أن تمكُث في أفسُس ... لكي تُوصي قومًا أن لا يُعلِّمُوا تعليمًا آخر» (اتي ١: ٣). ربما كان

=النفسي قبل الجسدي كما ذكرت لكن غالبًا ما تأتي الانتقادات في هذا الوقت مما يصعب من وقعها على الشخص المستخدم. تيموثاوس متخوفًا من مواجهة المشاكل في أفسس، وربما كان يفكر في مغادرتها، فشجَّعه على الاستمرار، وكذلك أرسله إلى كورنثوس (اكو٤)، وترك تيطس في كريت ليعالج بعض الأمور «من أجل هذا تركتُك في كريت لكي تُكمِّل ترتيب الأُمُور الناقصة، وتُقيم في كُل مدينة شُيُوخًا كما أوصيتُك» (تي ١: ٥).

## ★ التشجيع على إتام الخدمة:

«وقُولُوا لأرخبُّس: انظُر إلى الخدمة النّي قبلتها في الرّب لكي تتممها» (كو ٤: ١٧)، والرسول هنا لا يذكر نوع الخدمة، ربما كان يخدم في كنيسة كولوسي، حيث أنه ابن فليمون (فل ٢)، ومما لا شك فيه أن الرب كلّف كل واحد منا بخدمة، وجميل لو وضع كل منا اسمه بدلاً من أرخبُس لكي يتمم خدمته!

## ★ التشجيع برسالة توصية:

□ «... ومرقُسُ ابنُ أُخت برنابا، الّذي أخذتُم لأجله وصايا. إن أتى إليكُم فاقبلُوهُ» (كو٤: ١٠)، «ثُمّ إن أتــى تيمُوشــاوُسُ، فانظُرُوا أن يكُون عندكُم بلا خوف. لأنّهُ يعملُ عمل الــربّ كما أنا أيضاً. فلا يحتقرهُ أحد، بل شيّعُوهُ بسلام ليأتي إليّ» (١كو ٢١:١٦ و ١١)، إنها توصية تزيل كل خوف ورهبــة من نفس مرقس الشاب وتزرع فيــه الثقــة، وكــذلك مـع تيموثاوس الذي كان ذاهبًا إلى كورنثوس بمـا فيهـا مـن انقسامات وجسدانية وتحزب، وفي الوقت نفسه تُزيل كـل تحفظ من نفوس المُرسل إليهم، وتـشجعهم لكــي يقبلـوهم ويكرموهم، وتوفر الوقت المُستهلك في التعارف، فهما مـن

طرف بولس ومثل بولس «كما أنا»!

- □ «جهّز زيناس النّامُوسيّ وأبُلُّوس باجتهاد للـسقر حتّـى لا يُعوزهُما شيء» (تيطس٣: ١٣)، أي استضافتهما في فتـرة تواجدهما في كريت وكذلك تزويدهما بكل ما يحتاجانه عند السفر. ويا له من تشجيع لكلا الطرفين!
- التشجيع لا يحتاج إلا إلى ما لديّ من إمكانيات، فأندراوس كان، فقط، يأتي بالأشخاص إلى يسوع، فبعد ما مكث مع الرب يومًا أتى إلى أخيه سمعان وأخبره «قد وجدنا مسيًّا الّذي تفسير ُهُ: المسيحُ. فجاء به إلى يسسُوع» (يو ١: ٢٤) وإن كان من الصعب التأثير على الأقارب وعلى شخص بحجم سمعان (بطرس) المقدام، لكن لا شك أن اليوم الذي مكثه أندراوس في شركة مع الرب ترك فيه أثرًا، لاحظه سمعان وشعر به فذهب معه دون نقاش أو جدال. وفي معجزة إشباع الجموع هو الذي أتى بالصبي إلى الرب قائلاً: «هُنا غُلام معه خمسةُ أرغفة شعير ...» (يو ٦: ٩)، فأكل الجميع (آلاف) وشبعوا وفضل عنهم.
- وهناك طرق عامة مألوفة مثل: مدح شخص لصفة حسنة به، أو لتصرف حسن في موقف ما علانية أمام الآخرين، وكذلك مدحه في عدم وجوده. شجّع الشخص بأنك تقدره وتثق فيه وتصلّي لأجله، اسأله عن أحواله وانصت إليه باهتمام وشجعه بكلمات مناسبة للموقف!

## لكي ينجح التشجيع:

- ◄ يجب أن تُظهر محبة صادقة لمن تُشجعه، وتقديرًا حقيقيًا وليس مُصطنعًا، أظهر هذا بتعبيرات وجهك وطريقة كلامك عندما تُثنى عليه أو عندما تُشاركه في عمل ما أو خدمة ما.
- ◄ يجب أن تكون جادًا بلا جمود فلا تكن ظريفًا أو مُستخفًا!
  لا تستخف أبدًا بعمل أو بقول مهما كان ضعيفًا، حتى ولو بحسن نية، لكي لا يفقد الآخرون ثقتهم فيك، وتفاعل مع ما تسمع، فلا يصح أن أحدهم يحكي لك وهو في غاية الحزن عن مُصيبة حدثت له وأنت تستمع إليه بابتسامة عريضة!
  لا تكن مستمعًا جافًا جامدًا، بل أظهر رد الفعل المناسب للموقف المناسب!
- لا تكن مبالغًا .. فالمبالغة تفقد التشجيع مصداقيته، ولا تكن مغرورًا أو متعاليًا أو مستخفًا بظروف الآخرين، فما يراه هو مشكلة عويصة لا يصح أن تراه أنت أمرًا بسيطًا أو تافهًا بل احترم تقدير مُحدثك للموقف!! ولا تتدخل في أمور الآخرين إلا بقدر ما يسمحون لك!
- ◄ صل الأجل ظروف محدّثيك، فلا نجاح لأي أمر بدون
   صلاة، وأخبرهم أنك تصلى لأجلهم فهذا يشجعهم!

## متابعة التشجيع:

هو أمر في غاية الأهمية، فالمتابعة تعني أن الموضوع والشخص في دائرة اهتمامك، فتابع أخبار محدثك برسالة تشجيعية

## أو باتصال هاتفي أو زيارة بموعد مسبق!

- ★ أكد على التغيير الإيجابي الذي تلاحظه في ظروف مُحدثك
   حتى ولو كان بسيطًا، وذلك بكلمات مشجعة مثل: "واضـــح
   أن هناك تقدُمًا ملموسًا في الأمر الفلاني، أنا ملاحظ أنك قد
   أصبحت ..."، أو "ألا تلاحظ معى إنك أصبحت...".
- ★ التشجيع يحتاج إلى وقت لكي ترى ثماره، ويحتاج إلى احتمال وطول أناة، لذا يأتي التعبير «تأنوا علي الجميع» (١تس٥)، فالمغلوب من خطية معيّنة أو مستعبد لأمر ما، كالتدخين مثلاً، أو النّت، أو ... ربما يقتنع تمامًا بـضرر ذلك، ولكنه قد يعجز عن التخلص منه! إنه يحتاج لأن تسنده بالصلاة أيضًا، وأن تصبر عليه، وتتابعه، احذر التوبيخ عندما تشجّع! فمثل هذا ضعيف وهش ويحتاج إلى نعمة، لا إلى لوم. كذلك لا تتحدث من منطلق وجهة نظرك الشخصية بل من وجهة نظر هو.
- ★ لا تُثبط من همة أحد مهما كانت حالته! وعندما لا تجد ما تتكلّم به فالأفضل أن تصمت! فالذي لا يعرف ماذا يقول إذا تكلّم، أفضل له أن يصمت.
- ★ أعظم مثال هو ما قيل عن ربنا يسوع المسيح: «قصبة مرضوضة لا يقصف، وفتيلة مدخنة لا يطفئ» (إش٢٤: ١و٣؛ مت ١٢: ٢٠)، إنه لا يقطع رجاء أحد، حتى لو كان قصبة مرضوضة، إنه يربطها ربما تستقيم ... أو لو كان

فتيلة مدخنة، فربما تهب عليها ريح (ريح التشجيع) فتشتعل.

★ التشجيع يحتاج إلى شخص له قلب أبوي، قلب راع، يتحمل ويصبر على ما يواجهه من الآخرين. شخص مُنكر لذاته، لا يعمل حسابًا لنفسه و لا يحسبها بحسابات المكسب والخسارة، فربما من أشجعه اليوم يُصبح أفضل مني غدًا، وربما تصبح له شهرة وخدمة روحية أفضل مني بكثير، ينبغي أن يكون هذا "هدف التشجيع"، وليكن لسان حالي: «وبهذا أنا أفرح أيضًا»! (في ١: ١٨).

## لكى يؤتى التشجيع ثماره:

يجب أن يكون التشجيع بروح التواضع وليس التعالي، مهما كان سنك ووضعك ومركزك. لم يستخدم الرُّسُل العظام (بولس وبطرس ويوحنا) حتى مجرد لفظة «رسول» عندما كانوا يشجعون سلوكًا معيَّنًا أو أداء خدمة معيَّنة أو طلب أمر معيَّن!

فعلى سبيل المثال لا الحصر، يكتب بولس لفليمون: «لذلك، وإن كان لي بالمسيح ثقة كثيرة أن آمُرك بما يليقُ ... أطلُبُ بالحري – إذ أنا إنسان هكذا نظيرُ بُولُس السشيخ، والآن أسيرُ ... أطلُب البولس) إليك (فليمون) لأجل ابني أنسيمُس» (فل٨-١٠)، «أطلُب إلى الشيُوخ الذين بينكُم، أنا (بطرس) الشيخ رفيقهُم» (ابطه: ١)، «الشيخُ (يوحنا)، إلى كيرية المُختارة ... إن كان أحد ياتيكُم، ولا يجيءُ بهذا التعليم، فلا تقبلُوهُ في البيت، ولا تقُولُوا له سالم» (ايو ١ و ١٠)، «الشيخُ (يوحنا)، إلى غايس الحبيب الذي أنا أحبُه أ

بالحقّ. أيُّها الحبيبُ ... لأنّي فرحتُ جدًّا إذ حضر إخوة وشهدُوا بالحقّ الذي فيك، كما أننك تسلُكُ بالحقّ. ليس لي فرح أعظمُ من هذا: أن أسمع عن أو لادي أنّهُم يسلُكُون بالحقّ» (٣يو ١-٤)، وأيضًا «أنا يُوحنّا أخُوكُم وشريكُكُم في الضّيقة وفي ملكُوت يسُوع المسيح وصبره» (رؤا: ٩).

أي وقع لهذه العبارات الرقيقة على نفوس المؤمنين وشركاء الخدمة؟! وأي همة تبئثها في نفوسهم لتنفيذ المطلوب دون تردد؟! وأي قدوة تضعها أمامهم؟!

## القارئ العزيز ...

- ◄ هل شعرت بقيمة وفائدة التشجيع؟ إذًا فافعل نفس الشيء مع الآخرين!
- ◄ هل حُرمت من التشجيع وعانيت من غيابــه؟ إذًا لا تــدع
   الآخرين يُحرمون من تشجيعك!



فأنت في الحالتين أكثر من يشعر بقيمة التشجيع! أيضًا شجع من شجّعوك بكم كان تشجيعهم مفيدًا لك! تعود على أن تشكر كل من يشجعك أو يمتدح شيئا فيك لأنك بذلك تظهر له أن كلامه أو أسلوبه له تأثير مفيد وإيجابي فيتشجّع على الاستمرار فيه.

# نهاذج للتشجيع

# أولاً: نماذج إيجابية:

## 🗷 برنابا وشاول [بوس]

يُقدّم «برنابا» أعظم الدروس في التشجيع وإنكار الـذات، كـان السمه أو لاً «يوسف» (أع ٤: ٣٦)، وأطلق عليه الرسُل، وابتدأ يبسَر بالمسيح الوعظ»، حيث كان قد آمن في زمان الرسُل، وابتدأ يبسَر بالمسيح ويحث الناس على الإيمان ويعزيهم في مصائبهم. بعد أن آمن شاول (بولس) مكث بعض الوقت في دمشق ثم «لمّا جاء ... إلـى أورُشليم حاول أن يلتصق بالتّلاميذ، وكان الجميعُ يخافُونهُ غير مصدقين أنّه تاميذ. فأخذهُ برنابا وأحضرهُ إلى الرسُل، وحدتهُم كيف أبصر الربّ ... وأنّهُ كلَّمهُ، وكيف جاهر ... باسم يسوع. فكان معهُم ... في أورُشليم ويُجاهرُ باسم الـربّ يسوع» (أع٩: كلف أبطاكية ومكثا سنة كاملة حيث علما جمعًا غفيرًا، وكان برنابا هو المتقدّم (أع١:٥٦)، ثم سافراً معًا للتبشير في الرحلة التبشيرية الأولى، حيث انطلقا معًا من أنطاكية (أع١:٥٦) ولمع نجم شاول بشدة، وكان هو المتقدّم إلى أن رجعا معًا إلى أنطاكية (أع٤: ٣١).

وهكذا كان برنابا عونًا كبيرًا لشاول.

## 🗷 برنابا وبولس ومرقس

أم مرقس تدعى مريم، وهي أخت برنابا، وعندما أنقذ ملك الرب بطرس من السجن توجه للتو إلى بيت مريم أم يوحنا الملقب مرقس، لم يكن مرقس رسولاً ولا من السبعين، ويُرجَّح أن هدايتــه للرب كانت على يد بطرس الذي كان يقول عنه: «مرقس ابني» (ابطه: ١٣)، كان مرقس يحب خدمة الرب لذلك رافق بولس وبرنابا (خاله)، في الرحلة التبشيرية الأولى، ويبدو أنه لم يتحمل صعوبات الخدمة ربما لصغر سنه، فرجع إلى أورشليم (أع١٣: ١٣). وفي الرحلة الثانية أشار برنابا على بولس أن يأخذا مرقس معهما، ولكن بولس رفض قائلاً: إن الذي فارقهما من بمفيلية ورجع لا يأخذانه معهما، فحدثت مشاجرة بينهما، فافترقا عن بعضهما، فأخذ برنابا مرقس وسافر في البحر إلى قبرس، ولم نعد بعدها نسمع عن برنابا، ولأن «ثمر البر يُزرع في السلام»، ولأن «عبد الرب لا يجب أن يخاصم» ومن المتوقع أن بولس وبرنابا ومرقس قد تصالحوا بعد ذلك. في رأيك من كان على حق، بولس أم برنابا؟ ليس هذا هو المهم، ولكن المهم هو أنه كما أن برنابا كان له دور بارز في ما وصل إليه بولس، فإنه كان له نفس الدور أو يزيد مع مرقس، حيث شجّعه واحتضنه، وأشاد بولس بعد هذا بمرقس شاهدًا بنفعه للخدمة: «لُوقا وحده معى. خُذ مرقس وأحضره معك لأنّه نافع لى للخدمة» (٢تي٤: ١١). ثم يذكره مُصاحبًا له في سجنه برغم الخطر والتهديد بالقبض عليه أيضًا «يُسلمُ عليكُم أرسترخُسُ المأسُورُ معي، ومرقُسُ ابنُ أخت برنابا» (كو٤: ١٠).

والأكثر من هذا أن مرقس صار آنية من أواني الوحي، فكتب لنا الإنجيل (إنجيل مرقس) الذي يكلمنا عن الرب كالخادم، فأي نتائج للتشجيع هذه؟!

أ ليس هذا دافعًا رائعًا لنا لكي نشجَع الآخرين بكل ما أوتينا من قوة ومحبة و خول أناة!

## نيموثاوس والشيوخ والعجائز والحدثانه:

«لا ترجُر شيخًا بل عظهُ كأب، والأحداث كاخوة، والعجائز كأُمّهات، والحدثات كأخوات، بكُلّ طهارة» (١تي٥:١ و٢).

### ★ التعامل مع الشيوخ:

وهنا نأتي إلى أمر في غاية الأهمية ألا وهو العلاقة مع من هم أكبر سناً. بولس يوصي تيموثاوس كيف يتعامل مع الشيوخ، حتى وإن كان هناك ما يستدعي الوعظ لكن الأمر حساس بدرجة كبيرة، «عظه كأب»، قد ينفد صبر الخادم الـشاب مـع بعـض الـشيوخ المُسنين الذين تعودوا على وضع معين، لا سيما في بعض القرى، مما يُعرِّضُ الشاب لأن يكون أكثر اندفاعًا، أو تتولَّد داخله مـرارة تُجاههم لعدم مقدرته على مواجهتهم، وهنا ينهي الرسول بـالروح القدس عن هذا بل أن يتعامل معهم كآباء «أكرم أباك!».

ويقول رجل الله "هنري أيرونسيد" (تأملات في رسالتي الرسول بولس إلى تيموثاوس):

"من خواص الشيخوخة عدم القدرة على احتمال الكلام القاسي حتى وإن كان له ما يبرره، ومع ما قد يكون من حُسن نية"!!

ويواصل حديثه قائلاً:

"أعرف أحًا شابًا وبخ شيحًا توبيحًا قاسيًا لنقائص في سلوكه كانت العدق الزجر، ولكن الصدمة كانت شديدة على الشيخ فمات على أثرها".

وهنا أتذكّر ما حدث مرة عندما ذهبنا إلى أحد السيوخ لتقديم تحريض له وقد كان له ما يبررِّها، وفي محله، وكان حسن النيَّة متوفرًا لأقصى درجة، لكن كلنا كنا من عمر أو لاده تقريبًا، فتأثر سلبيًا جدًا، ولم يقبل الكلام، وعندما رقد هذا الشيخ كان الأمر قد ترك آثاره السلبية على أُسرته، فقالت ابنته، وهي أخت مؤمنة:

"بابا لم يتحمَّل الكلام ومات حزينًا"!!

ألهذه الدرجة؟ نعم. وأكثر!

فليتنا نتعلم هذا الدرس الثمين في التعامل مع الشيوخ، مُقدمين لهم الإكرام في تعاملنا معهم، ونحبذ أن يتعامل الشيوخ معًا في وجود تحريضات أو توجيهات خاصة بهم، وبحساسية عميقة يسبقها تذلُّل أمام الرب، لكي يكون التصرف الصحيح في الوقت الصحيح؛ فللشيوخ حساسية للتوبيخ حتى في وقت الخطأ، لهذا كتب بولس لتيموثاس الشاب: «لا ترجر شيخًا بل عظهُ كأب» (١تي٥: ١).

يوجد الكثير من السلوكيات التي لا بد وأن تتغيّر في التعامل مع الشيوخ، فهل يُعقل أنه بعدما يجلس الشيخ الوقور، الأب والجد والخادم، مع مجموعة من الشباب في عمر أحفاده، ليستمع إليهم ويتناقش معهم في أمر ما مقدمًا لهم النصيحة، ويُصدم في طريقة كلامهم وتعاملهم معه ويصمت عن أن يتكلّم معهم، فيخرج أحدهم متهكمًا بالقول: "إحنا خليناه ما يقدرش يتكلّم كلمة واحدة"!!

فهل هذه المعاملة التي تليق بشيخ في مقام أب من شباب مؤمنين؟! أيها الشبال ...

رفقًا ثم رفقًا بالشيوخ! وعندما يكون هناك إخلاص في النوايا، ويُطرح الأمر أمام الرب وانتظاره، فإن الأمور سوف تسير في اتجاهها الصحيح.

### ★ التعامل مع الأحداث والعجائز:

من المهم كذلك وبدرجة لا تقل في الأهمية، عدم تعالى الأحداث في ومعاملة العجائز بما يليق بهن كأمهات «أكرم... أمك»! وإن كان الشيء بالشيء يذكر، فإنني أتذكر هنا قصة حقيقية لسيدة تقية كانت تخدم وتعمل عمل الرب في وسط السيدات والفقراء، وقد كان لها باع طويل وخبرة طويلة في هذه الخدمة، وكان يعاونها أحد الشباب الأتقياء، وهو في عمر أبنائها، ودار النقاش في ما سيقدمونه للسيدات، بعد الخدمة الروحية كالعادة (وعدهم بالمئات)، وقد كانت السيدة التقية مُقتنعة بتقديم شيء ما، مكلف ماديًا وليس ذا فائدة عملية لمثل هذه النوعية من الفقراء، واقترح الأخ الشاب اقتراحًا بوجهة نظرها مع أن رأيه هو الصحيح والعملي. أما عن سبب بوجهة نظرها مع أن رأيه هو الصحيح والعملي. أما عن سبب عدم تنفيذ وجهة نظرها يسبّب لها الكثير من الألم النفسي لكبر عدم تنفيذ وجهة نظرها يسبّب لها الكثير من الألم النفسي لكبر عدم تنفيذ رغبتها لا يمكن علاجه و لا إزالة آثاره!

هكذا تكون الخدمة الحقيقية والتعامل مع الكبار!

ولم تتته القصة عند ذلك الحد، فبعد انتهاء جلستهم معًا اتصلت به مبدية أنها لاحظت عدم رضاه، فشرح لها وجهة نظره بهدوء مبديًا أنه لا مشكلة على الإطلاق في تتفيذ وجهة نظرها، ولكنها بتعقل ومحبة اقتتعت بوجهة نظره، ولم يجد عدو الخير فرصته ليفعل فعلته!

أما عند الحديث عن التعامل مع الحدثات فلا يكتفي الرسول بالقول: «كأخوات»، بل يضيف إليها عبارة: «بكل طهارة» حتى يكون بمنأى عن كل سلوك له مظهر شر وكل ما من شأنه أن يفهم بطريق الخطأ!!

### ★ العجائز والحدثات:

«كذلك العجائزُ... لكي ينصحن الحدثات أن يكُن مُحبّات لرجالهن ويُحببن أو لادهُنّ» (تي ٣:٢ و٤). وهذا هو الأفضل أن العجائز القديسات (ليس أي عجائز طبعًا) ينصحن الحدثات. ويالها من خدمة نفتقدها كثيرًا في كنائسنا.

إن الخبرة العملية لهؤلاء القديسات، وحياة الشركة وعيشة القداسة مع الله تؤهلهن لنقل الحكمة والمشورة لجيل الحدثات بأن يُحببن رجالهن.



المحبة التي هي أكبر بكثير من مجرد إظهار العواطف بل تظهر عمليًا في تقدير الزوج كرأس البيت، والعيشة حسب الإمكانيات المتاحة، وأيضًا محبة الأولاد تعني أيضًا أنهم أهم كثيرًا من النزول إلى العمل أو حتى الخدمة، وما أجمل أن يأتي الزوج من العمل،

والأولاد من المدرسة ليجدوا الأم في انتظارهم. وإن كان لا بد من النزول إلى العمل فينبغي أن يكون هذا لأجل البيت وليس هروبًا من البيت. ومهم جدًا أيضًا لمن تُقدّم المشورة أن تكون في الوضع الصحيح مع الله، لذلك لم تكن نُعمي مؤهلة لأن نقدم المشورة لكنتيها عندما قررت أن تترك بلاد موآب (را ۱: ۱۱–۱۰)، ولكن بعد أن استعادت توازنها وشركتها مع الرب ومع شعبه كانت مؤهلة لذلك تمامًا (راسم: ۱–٤)، فليس عيبًا أبدًا أن نعتذر عن زيارة أو تكليف من المؤمنين لأداء مهمة معيّنة أو زيارة ما لم نكن في الوضع الروحي الصحيح!

# ثانيًا: نماذج سلبية

## 🗷 شاول الملك وألياب مع داود:

عندما غار داود غيرة للرب وأظهر رغبت في أن يقتل الفلسطيني ويزيل العار عن شعب الرب فإذ بأخيه الأكبر أليآب يوبخه بغضب قائلاً: «لماذا نزلت؟ وعلى من تركت تلك الغنيمات القليلة في البريّة؟ أنا علمت كبرياءك وشر قلبك، لأنك إنما نزلت لكي ترى الحرب»، وكذلك بعد أن انتصر ورفع رأس الملك والشعب يقول له الملك: «ابن من أنت يا غُلامُ؟»، مع أنه عرف حق المعرفة من قبل! (١صم٢٨:١٧ و٥٥)!

وإذا كان هذا غلامًا فأين الرجل إذا يا شاول؟؟

لكن رائع ما يُسجّل عن داود في مناسبة أخرى: «وأمّا داوُدُ فتشدّد بالرّبّ إلهه» (١صم٣٠: ٦).

### 🗷 أيوب وأصحابه

استخدم أصحاب أيوب معه أسلوبًا قاسيًا، غير مناسب لحالته وبعد أن تكلَّموا معه ليعزوه قال لهم: «... مُعزُون مُتعبُون كُلُّكُم!» (أي ١٦: ٢)، إنني مجروح وأنتم زودتم ألمي وعمقتم جُرحي ولم تُلطّفُوه. لقد أدانوه بدلاً من أن يُعزوه ويُشجعوه. وتساءل أيوب مُستتكرًا ما قاله أحدهم: «كيف أعنت من لا قُوّة لهُ؟ (أي هل هكذا تعين الضعيف؟)، وخلصت ذراعًا لا عز لها؟ كيف أشرت على من لا حكمة لهُ، وأظهرت الفهم بكثرة؟» (أي ٢:٢٦ و٣)، لقد تحدث من لا حكمة لهُ، وأظهرت الفهم بكثرة؟» (أي ٢:٢٦ و٣)، لقد تحدث وأعمق منه (أي ٩). هذه الحقائق عن الله، مع روعتها، لم يكن لها علاقة بقضية أيوب، ولم يكن فيها معونة وتشجيع لأيوب، ولم يكن فيها معونة وتشجيع لأيوب، ولم يكن فيها معونة وتشجيع لأيوب؛ وكأصحابه لم يكشف بلدد الشوحي لأيوب سر مُعاملة الله له، ولم

وكلمات أيوب تُوضح أن إظهار محبتنا للناس، ومُحاولة أن نتفهم ظُروفهم ونفسياتهم ونتعامل معها، لهو أفضل بكثير من أن ننتقدهم ونستعرض عضلاتنا المعلوماتية ومعرفتنا الروحية أمامهم. لا ينبغي أن نتكلّم لمجرد الكلام، ولا أن نُعطي أجوبة جاهزة، ولا نُردد كلامًا محفوظًا، ولا نُوبّخ أو نُوجّه الانتقاد وسط ظروف كهذه، فلكل شيء وقت، للتعزية وقت وللانتقاد وقت! والأهم من هذا كله هو أن نضع أنفسنا مكان الشخص المُجرب، مُقدمين كلمات التشجيع بلطف: «... فأصلحُوا ... برُوح الوداعة، ناظرًا إلى نفسك لئلا تُجرب أنت أيضًا» (غل7: ١).

### ه أهل السامرة و السامرية

لم يُوجهوا كلمة مُشجعة واحدة للمرأة (السامرية) التي تركت جرتها وذهبت إليهم مُسرعة، ما أروع تجاوبهم مع الرب: «فامن به من تلك المدينة كثيرُون من السّامريّين بسبب كلام المرأة الّتي كانت تشهدُ أنّهُ: «قال لي كُلّ ما فعلتُ». و «... سألُوهُ أن يمكُت عندهُم، فمكث هُناك يومين. فآمن به أكثرُ جدًّا بسبب كلامه». ولكن بدلاً من أن يلتفتوا إلى المرأة التي قادتهم إلى الرب ويشجعوها بشكرهم إيّاها، أو حتى أن يصمتوا، إذ بهم يقولون لها: «إنّنا لسنا بعدُ بسبب كلامك نُومنُ، لأنّنا نحنُ قد سمعنا ونعلمُ أنّ هذا هُو بالحقيقة المسيحُ مُخلِّصُ العالم» (يو ؟: ٣٩-٢٤)، فأي إحباط يمكن أن يسببه مثل هذا الأسلوب؟! ألم تترك جرتها لأجلهم؟! ألم تنها إليهم وتخبرهم عنه؟!

## 🗷 يهوذا والنااميذ مع مريم:

لقد وجّه يهوذا اللوم لمريم لما فعلته مع السيِّد، حيث كسرت قارورة الطيب الخالص كثير الثمن وسكبته على رأسه ودهنت قدميه ومسحتهما بشعرها! وانقاد التلاميذ وراء يهوذا، مما جعل الرب يدافع عن مريم بالقول: «اتركوها...» (يو ١٦: ٧)، «لماذا تُزعجُونها؟ قد عملت بي عملاً حسناً!» (مر ١٤: ٢).

ترى لماذا كائوا يُؤنُبُونها؟ لماذا انقادوا وراء يهوذا؟ هل أعطوا لأنفسهم فرصة للتفكير قبل أن ينقادوا إلى يهوذا؟

إن لم يكن لديك ما تشجع به، فالزم الصمت! إن لم تفهم نوع

الخدمة فاصمت! ولا تفعل مثل ما فعل يهوذا والتلاميذ مع مريم! اعط لنفسك فرصة أن تفهم ما يفعله الآخرون قبل أن توجه إليهم سهام انتقادك! اعط لنفسك فرصة أن تفحص دوافعك في نور محضر الرب! ولا تتقاد للآخرين في آرائهم!

# التشجيع في الحياة الأُسرية:

لا شك أن الزُوج يحتاج لكلمات المدح والعرفان من الزوجة والأولاد عندما يأتي من العمل مُتعبًا ومُحملاً بطلبات الأسرة، كثيرون يرون أن الزوج والأب لا ينبغي أن يُشكر على شيء لأن هذا واجب عليه وليس تفضلاً منه!!

أما الزوجة، فهي تحتاج ليس فقط أن تستمع لكلمات المدح والإعجاب من زوجها أو أو لادها على تجهيز أكلة شهية لذيذة أو تغيير نظام وضع الأثاث، بل أنها تحتاج إلى معونة حقيقية، مثلاً بعد تعب تجهيز ضيافة كبيرة، كأن يُساعدها الزوج أو الأولاد بطريقة عملية لا كلامية.

والأولاد أيضًا، يحتاجون كثيرًا إلى سماع ثناء الأب والأُم على كل تصرف حسن، وعلى المُذاكرة وعلى القيام بما يُكلَّفُون به من أعمال وواجبات في حدود إمكانياتهم.

فكثير من الأولاد يستجدُون كلمة تشجيع من والديهم، وكثير من الوالدين يبخلون على أولادهم بهذا! مُعتبرين أن التشجيع تدليل للأولاد قد يُفسدهم، فيضغطُون عليهم باستمرار طلبًا للأحسن.

## هل التشجيع يكون للمؤمنين فقط؟

كلاً، بل للخُطاة أيضًا، لكي نربحهم للمسيح، وهذا يحتاج إلى خدمة من نوع خاص ف «رابح النفوس حكيم».

ولنا في كلمة الله أمثلة لهذا النوع من التشجيع:

## ◄ السامرية:

وربما أول ما نقرأه عن تشجيع الرب لإنسان، (بعد الموعظة على الجبل وتطويباتها)، عندما كان بالجسد على الأرض كان تشجيعه للسامرية. قد تكون الأمور سيئة

للدرجة التي تصيبنا بالإحباط، وتتوه منا كلمات التشجيع! والتشجيع لا يعني المجاملة، فمن منّا يقرأ قصة السمامرية ولا يُصاب بالاشمئزاز من سلوكياتها؟! لكن ما أعظم سيّدنا الذي لا يعدم وسيلة ليُعلّمنا كيف نصل إلى النفوس لكي نُقيمها من عثرتها، استمع إليه وهو يجيبها: «حسنًا قلت: ليس لي زوج»! إنه لم يُجاملها ولم يُحابيها، إنه لم يقل لها حسنًا ما فعلت، أو حسنًا ما أنت فيه، لكن حسن هو اعترافك ولو بجزء من الحقيقة، وهكذا استطاع أن يجتذبها إليه!

هل لنا أن نتعلم كيف نُشجّع الآخرين هكذا بدلاً من أن نُحبطهم بكلماتنا؟ لقد كان نتيجة هذا، ليس خير السامرية وحدها، بل مدينة سوخار التي من السامرة بأكملها (يو ٤: ٢٩، ٣٩-٤١).

#### ک زکا:

تجاوب الرب مع رغبة زكا بما لم يكن يتخيله زكا أو يحلم به، كانت كل رغبة زكا أن يرى يسوع، لكن الرب في وداعته وتواضعه دعا زكا باسمه مُخاطبًا إيّاه: «ينبغي أن أمكث اليوم في بيتك».

فيا له من تشجيع لشخص شرير، وما أعظم النتائج! (لو ١٩: ١-١٠).

وكذلك في قبُوله دعوة الفريسي رغم علمه بمن هو هذا الفريسي (لو ٧: ٣٦-٤)!! وكم شجّع الرب يهوذا وأعطاه وضعًا مُميّزًا لكنه كان قد باع نفسه للشيطان!!

إذًا علينا أن لا نبخل بالتشجيع على أحد، ونترك النتائج للرب! فليس بالضرورة أن تكون النتيجة إيجابية في كل مرة.

والآن إلى كل صاحب خدمة: هل تقوم بدورك من جهة تشجيع الآخرين؟ أم اكتفيت بما عندك لنفسك؟

والآن أيها الشباب ... ماذا لو لم نجد التشجيع مِمَن هم حولنا؟

إن الاجتهاد في خدمة الرب والاعتماد عليه وحده كاف سواء حظينا بتشجيع الآخرين (مع أنه مهم) أو لم نحظ، لأنه ربما عدم وجود تشجيع لنا من الأخرين يكون مجرد حجة أو شماعة، نُعلق عليها تكاسلنا وتراخينا، فكم من مرة انتقدنا الشيوخ بأنهم لا يتركون لنا الفرصة في الوقت الذي لم يكن لدينا ما نقدمه. ليس هناك من يريد أن يقف في طريق أبنائه، فلربما نحتاج أن نتعلم الصبر وربما نحتاج إلى فرصة أطول لكي نُصقل في الخفاء، إن الموهبة تُعلن

عن نفسها، والاجتهاد في دراسة كلمة الله يُعلن عن نفسه، وثق أنك سوف تجد الفرصة في الوقت المناسب.

## أيها الشباب ...

سوف نفترض الأصعب، ونقول ربما لا تجدون القدوة في البيت، وربما لا تجدون التشجيع الكافي والاحتواء من السيوخ بالطريقة التي تُحبونها! ربما لا تجدون المعونة التي تُتشدونها من إنسان. فهل من حل؟ نعم. هناك حل. وبكل ثقة نقول: إن تخلّى عنك الجميع، فهناك من اجتاز هذا، وفي أحلك الظروف اختبر الترك من الجميع، فقال: «هُوذا تأتي ساعة، وقد أتت الآن، تتفرّقُون فيها كُلُّ واحد إلى خاصته، وتتركُونني وحدي. وأنا لستُ وحدي لأنّ الآب معي» (يو ١٦: ٣٦)، لقد اجتاز كل شيء من قبلك مُجربًا ليقدر أن يُعينك «لأنّه في ما هُو قد تألّم مُجربًا يقدر أن يُعين المُجربين» (عب٢: ١٨). اختبر بولس هذا فكتب يقول: «في احتجاجي الأول ... الجميع تركُوني. لا يُحسب عليهم. ولكنّ الرّبّ احتجاجي الأول ... الجميع تركُوني. لا يُحسب عليهم. ولكنّ الرّبّ وقف معي وقوّاني ... فأنقذت ... وسيئقذُني السرّبُ ... آمين»

وربما نسمعك تقول: "يا أخي، هل تتكلم عن الرب كمثال وبولس كمثال، وهل أنا أقارن بهما!؟ قُلْ لي مثالاً معقولاً!". أجيبك بالقول: إليك بعض الأمثلة التي اجتازت ظروفًا أصعب منك بإمكانيات أقل بكثير مما لك! كانت كل الظروف ضدهم ولكنهم وجدوا الفرصة بمعونة الرب.

فهناك من حظوا بتشجيع الرب لهم شخصيًا وبطريق مباشر:

### ★ إرميا:

الذي خاف من ثقل الخدمة وقال: «آه، يا سيّدُ السربّ، إنّسي لا أعرف أن أتكلّم لأنّي ولد»، ولكن الرب شجعه وقال له: «لا تقُل إنّي ولد ... لا تخف من وحُجُوههم، لأنّي أنا معك لأنقذك ... ولمس فمي، وقال:... ها قد جعلت كلامي في فمك ... لتقلع وتهدم وتُهلك وتتقض وتبني وتغرس» (إر ١: ٦-١٠).

## ★ يشوع:

أيضًا كان خائفًا بعد الفراغ العظيم الذي تركه موسى بموت، ولكن الرب شجعه، وقال له: «لا يقفُ إنسان في وجهك كُلّ أيّام حياتك ... لا أهملُك ولا أتركك. تشدد وتشجّع ... أما أمرتُك؟ تشدد وتشجّع! لا ترهب ولا ترتعب لأنّ الرّب إلهك معك حيثُما تذهبُ» (يش ١: ٥-٩).

## وهناك من حظوا بتشجيع الرب بطريق غير مباشر:

## ★ هل تتذكّر يوسف؟

لقد فقد حنان الأم إذ ماتت وهو بعد صغير. وإن كان قد وجد بعض التعويض في محبة أبيه والقميص المُلوَّن، لكنه لم يجد فيه القدوة الطيبة، وأتى وقت لم يستطع فيه أبُوهُ أن يفهم حُلمه فانتهرهُ وقال لهُ: «ما هذا الحُلمُ الَّذي حلُمت؟ هل نأتي أنا وأُمُك وإخوتُك لنسجُد لك إلى الأرض؟» (تك٣٠: ١٠)، كان محسودًا من إخوت ولم يستطيعوا أن يكلموه بسلام، ثم باعوه عبدًا ... «بيع يُوسُفُ عبدًا. آذوا بالقيد رجليه. في الحديد دخلت نفسته » (مـز ١٧:١٠٥)

و ۱۸)، (اقرأ من فضلك القصة كاملة في تك ٣٥-٥٠)، انظر إليه عبدًا في بيت فوطيفار رئيس شُرطة مصر، وما تعرض له من إغراءات دنيئة من امرأة مُنحطّة في أصعب ظروف يمكن أن يمر بها شاب! فصرخ في وجهها بقولته الخالدة: «... فكيف أصنعُ هذا السشر العظيم وأخطئ إلى الله؟» (تك ٣٩: ٩)، وخرج من عُبُوديّة زوجة فوطيفار إلى عُبُوديّة بيت السجن دون ذنب جناه! يا للهول! مَنْ الذي شجّع يوسف؟ أين وجد القدوة؟ ثم يأتي الفرج من عند الرب لا من عند إنسان! فيقف أمام فرعون وما أعظم ما نطق به عن يوسف: «فقال فرعون لعبيده: هل نجدُ مثل هذا رجُلاً فيه رُوحُ الله؟» ثُمّ قال فرعون ليُوسُف: «بعد ما أعلمك الله كُلّ هذا، ليس بصير وحكيم مثلك. أنت تكون على بيتي، وعلى فمك يُقبّلُ جميعُ بصير وحكيم مثلك. أنت تكونُ على بيتي، وعلى فمك يُقبّلُ جميع ليُوسُف: أنا فرعونُ فيه أعظم منك ... وقال فرعونُ المُوسُف لا يرفعُ إنسان يدهُ ولا رجلهُ في كُلّ المُرسى أكُونُ فيه أعظم منك ... وقال فرعونُ المُوسُف أنا فرعونُ. فبدُونك لا يرفعُ إنسان يدهُ ولا رجلهُ في كُلّ المُرس مصر» (نك ٤١٤ ٣٨-٤٤).

ورغم كل ما قابله يوسف فإننا نقرأ عنه: «يُوسُفُ، غُصنُ شجرة مُثمرة، غُصنُ شجرة مئمرة على عين. أغصان قد ارتفعت فوق مثمرة، غُصنُ شجرة مُثمرة على عين. أغصان قد ارتفعت فوق حائط. فمررته ورمته واضطهدته أرباب السهام، ولكن ثبتت بمتانة قوسه ، وتشددت سواعد يديه. من يدي عزيز يعقوب، من هُناك، من الرّاعي صخر إسرائيل، من إله أبيك ... بركات أبيك فاقت على بركات أبوي» (تك 21: ٢٢-٢٦).

هل عرفت السر؟ إنه يكمن في إله أبيه القادر على كل شيء، الذي هو إلهك أيضًا.

## أيها الشابُّ العزيز ...

هل كنت يومًا في ظروف أبشع من ظروف يوسف، أو الفتاة الصغيرة المسبيّة أو داود أو دانيآل ورفاقه الثلاثة؟

## وللتوضيح نذكر الآتي:

## ★ الفتاة المسبيّة ونعمان قائد جيش ملك أرام:

ما أروع هذه الفتاة الصغيرة المسبية التي لم يكن لها معين منظور! والتي أُخذت قسرًا من أُسرتها وحُرمت من الأُسرة ومن الأهل ومن شعب الله. كيف تغلبت على آلام السبي؟ تُرى من شجّعها لكي تتغلّب على آلامها وأحزانها، فلم تحمل ضغينة لأحد! بل الخير؟ وكأنها عاشت في العهد الجديد وسمعت التحريض: «فإذًا حسبما لنا فرصة فلنعمل الخير للجميع» (غل7: ١٠). ما أرق وأرقى أُسلُوبها إذ قالت لمو لاتها: «يا ليت سيّدي أمام النبي الذي في السامرة، فإنه كان يشفيه من برصه»، ولم يُسف من برصه فحسب، ولكن من برص الخطية أيضاً، فقال نُعمانُ: «... لأنّه لا يُقرّبُ بعدُ عبدُك مُحرقةً ولا ذبيحةً لآلهة أخرى بل للربّ» (٢مل٥:٣ و١٧).

### ★ داود:

الذي صنع به الرب خلاصاً عظيماً لإسرائيل، رغم حداثة سنه، إذ قتل جُليات الفلسطيني الذي كان يُعيّر صفوف شعب الله الحي، إن داود هذا ليس فقط لم يجد من يشجعه، بل على العكس لقد

وجد مَن يُحبطه ويُفشَلُه مُتمثلاً في أخيه الأكبر! ومَن يحتقره بعد أن أحرز الانتصار مُتمثلاً في الملك شاول (١صم١١). لكنّ داود مُسح ملكًا (١صم١: ١٣)، وملك فعلاً على بيت يهوذا (٢صـم٢: ٤)، وعلى إسرائيل (٢صم٥: ٣).

## ★ دانيال وأصدقاؤه الثلاثة:

لم يجدوا من يقف بجوارهم أو يُشجعهم أو يتخذونه قُدوة، ولـم يكن لهم معين بشري، تحدُّوا أو امر الملك، و آتون النار وجُب الأسود مُتمسكين بشريعة إلههم، وكُوفئُوا بمراكز وظيفية سامية في مملكة بابل! (دا١ و ٢ و ٣ و ٦). ألا يُشجعك أن الرب معك وأنه يبحث عن أناس لكي يساعدهم؟ «لأن عيني الرب تجُولان في كل الأرض ليتشدد مع الذين قُلُوبُهُم كاملة نحوهُ» (٢أخ١١: ٩).

## الشاب العزيز ...

إن كان تذمرك على الشيوخ ومن هم أكبر منك سناً لأنك صاحب موهبة ولا تلقى التشجيع الكافي ولم تتح لك الفرصة، فاعلم أنك تحتاج إلى تعلم الصبر أو إلى تدريب أو إلى صقل الموهبة، فانتظر الفرصة ولا تتعجل، كما أن تذمرك دليل على أنك تسير في الطريق الخطأ، فاصبر وانتظر الرب! فأصحاب المواهب لا يتصرفون هكذا، واعلم أن هذا ليس بغرض تعطيلك أو الحقد عليك، وإنما هذا من الرب لكي تكون أكثر نصجاً وتواضعاً وخضوعاً لمن هم أكبر منك سنا وخبرة، ونضع أمامك مقولة صموئيل لشاول بالروح القدس: «هل مسرة الربّ بالمحرقات والذبائح كما باستماع

صوت الرّبّ؟ هوذا الاستماعُ أفضل من الذبيحة، والإصغاء أفضل من شحم الكباش» (١صم٥١: ٢٢).

## الشاب العزيز ...

إن كنت أخذت فرصتك للخدمة وأخفقت، أو لم تستطع أن تُحرز تقدمًا، أو تراجعت في وقت ما لظروف ما، فلا تنحني بل انهيض سريعًا فالرب قادر أن يعالج هذا إذا كانت لديك الرغبة ولعل مرقس يُشجعك، هذا الذي ترك الخدمة في أعمال ١٣٠٥ و ١٣ «وكان معهما يُوحنّا (مرقس) خادمًا .. ثُمّ أقلع من بافُوس بُولُسُ ومن معهُ وأتوا إلى برجة بمفيليّة. وأمّا يُوحنّا ففارقهُم ورجع إلى أُور شليم». لكن برنابا يشجعه في أعمال ١٥: ٣٦-٣٨: «ثُمّ بعد أيّام قال بُولُسُ لبرنابا: لنرجع ونفتقد إخوتنا فأشار برنابا أن يأخُذا معهما أيضًا يُوحنّا الّذي يُدعى مرقُس، وأمّا بُولُسُ فكان يستحسن أنّ الّدي فارقهُما ... لا يأخُذانه معهما ... وبرنابا أخذ مرقُس وسافر في فارقهُما ... لا يأخُذانه معهما ... وبرنابا أخذ مرقُس وسافر في في ٢١ يموثاوس ٤: ١١، حيث رئدت نفسه وصنعات شخصيته في ٢٠ يموثاوس ٤: ١١، حيث رئدت نفسه وصنعات شخصيته

## الشال العزيز ...

إذا أخفقت في الخدمة فلا تجتهد في تبرير هذا الإخفاق، لكن انظر من أين أخفقت وقم! وانتظر تشجيعك من الرب ولا تنس تشجيعه ليشوع فهو لك أيضًا «كما كُنتُ مع مُوسى أكُونُ معك. لا أهملُك ولا أتركُك. تشدد وتشجّع» (يش ١:٥ و ٦)، بإمكانك أن

ينطبق عليك المكتوب «ثبتت بمتانة قوسهُ» (تك ٢٤:٤٩).

## الشيخ الفاضل ...

إن كنت ترى أن رفقاءك الشيوخ ليسوا على حق في رفضهم خدمة الشاب الفلاني، كما رأى بولس، فلا توافقهم رأيهم، ولكن لا تعمل شرخًا أو انقسامًا في الكنيسة، بل يمكنك أن تتصرف بحكمة في تشجيع الشاب وكذلك في تقديمه للكنيسة بصورة جيدة وحكيمة لا تحبطه ولا تسبب حرجًا لهم، وما أروع أن يرجع الشيوخ عن رأيهم إن كان خاطئًا، فإن كان مرقس قد رُفض من بولس، لكن برنابا احتضنه، والرب صقله، وبولس أيّد هذا أخيرًا وردّ اعتبار مرقس عندما كتب عنه: «... لأنّه نافع لي للخدمة» (٢تي٤: ١١). وإن دلّ هذا على نجاح برنابا في رعاية مرقس، فإنما يدُلُّ أيضًا على أن بولس لم يقصد تعطيل مرقس عن الخدمة لأسباب على أن بولس لم يقصد تعطيل مرقس عن الخدمة لأسباب شخصية، بدليل أنه لم يستمر في رفضه، بل أرسل يطلبه للخدمة!!





# نماذج سلبية للعلاقات بالكنيسة

# أولاً: التسلُّط

التسلُّط يعني: "التحكُّم، والتمكُّن، والسيطرة". ولأنه لا يستطيع أحد أن يعيش بمفرده، فلا بد أن نفهم الناس الذين نعيش بينهم، نتفهم ظروفهم ونُحسن معاملتهم، لنجتنبهم إلينا، أما السخص المُتسلَّط فهو يعتقد أنه فوق مستوى فهم الآخرين، فلا يتفاهم معهم بل يريد أن يُرغمهم على أن يعتقدوا ما يعتقده، ويعارض وجهه نظرهم بقوة، وبدون مناقشة إذا وجد أنها لا تتوافق مع فكره. لا يعترف بالرأي الآخر، ولا يستمع إليه، وإن استمع إليه، فعلى مضض، ولا يأخذه بعين الاعتبار، يرى ما هو صحيح وما هو خطأ من خلال تفكيره ورأيه الخاص فقط، ليست لديه مرونة في التعامل مع الآخرين، ولا يحترمهم، فهو متسلِّطٌ. والمتسلُّط شخص فارغ، مع بأسلوب الأمر والنهى، والنقد غير البناء، والعتاب واللوم

المستمر، وعدم الاعتراف بإنجازات الآخرين والتقليل من قيمتها وتبخيسها. إنه شخص يحمل في خصائصه سمات مرضية أوجدتها ظروف أسرية وبيئية خاصة، فنتج عنده نقص في الشخصية، لذلك فهو يريد أن يلفت الأنظار إليه. وهناك فرق بين الشخص المتسلط، وقوي الشخصية. قوي الشخصية هو شخص سوي، مُتزن واثق من نفسه، يتعامل مع الأحداث ومع الناس بمرونة واضحة، يطرح وجهة نظره بهدوء ويناقش منطقيتها وفائدتها، يقبل الآخرين وآراءهم حتى وإن اختلفوا عنه، يتفهم أن لكل إنسان طريقًا يختاره فلا يفرض رأيه على أحد، يستطيع قيادة الناس بالإقناع وليس بالقهر والقوة. يحترم إمكانات الآخرين ويُفسح لهم المجال للعمل والإنجاز ولا يُبخسهم حقوقهم وإن فشلوا يُحشهم ويُشجعهم على المحاولة مرة أخرى. يتخذ القرار بعد دراسة واقعية كافية.

#### سلطان الله:

لله السلطان المُطلَق على الطبيعة وكل الخليقة «السُّلطَانُ وَالهَيبَةُ عندَهُ» (أي ٢٥: ٢)، «... العليَّ مُتَسلَّطٌ في مَملَكَة النَّاس» (دا٤: ٣٢). «... الَّذي لَهُ المَجدُ وَالسُّلطَانُ إِلَى أَبد الآبدينَ» (١٠ بط٤: ١١). والله يستخدم هذا السلطان بما يليق بجلاله، لمجده ولخير خليقته حتى الأشرار «... أبيكمُ الَّذي في السَّمَاوَات، فَإنَّهُ يُسْرِقُ شَمسَهُ علَى الأَشرار وَالصَّالحينَ، ويُمطرُ علَى الأَبرَار وَالطَّالمينَ» (مت٥: ٤٥)، «أَيُّهَا الرَّجَالُ... نبسَّركُم أَن تَرجعُ وا من هذه

الأَباطيل إلَى الإله الحَيّ ... وَهُو يَفعَلُ خَيرًا: يُعطينا ... أَمطَارًا وَأَزمنَةً مُثمرةً ... طَعَامًا وَسُرُورًا» (أع١٤: ١٥-١٧)، «كُلُّ عَطيَّةٍ صَالحَةٍ وَكُلُّ مَوهبَةٍ تَامَّةٍ ... نَازلَةٌ من عند أبي الأَنوار ...» (يع١: ١٧)، هكذا يستخدم الله السلطان، مع أنه له السلطان المطلق! والله يعطي السلطان لمن يشاء لتنفيذ مشيئته، للحكَّام لينفذوا سياسته لخير العباد، وللرجال لكي يديروا بيوتهم لمجده، وكل مَن هم في منصب لخير الشعوب وليس الإخراج عقدهم واستعباد العباد بالتسلُّط عليهم.

### سلطان الرسل:

كان للرسل سلطان «رسولي» مُعطىً لهم من الله، وكان بعضهم لا يستخدمه، حتى في الحصول على حقوقه الخاصة، فالرسول بولس كان يتنازل عن حقه في أن يعيش من الإنجيل، فكان يعمل بيديه لكي ينفق على نفسه ومَن معه، كي لا يثقل على أحد، وتنازل عن حقه في أن يتزوج: «أَ لَعَلَنَا لَيسَ لَنَا سلطانٌ أَن نَاكُلُ وَنَشرب؟ أَ لَعَلَنَا لَيسَ لَنَا سلطانٌ أَن نَاكُلُ وَنَشرب؟ أَ لَعَلَنَا لَيسَ لَنَا سلطانٌ أَن لاَ نَشتَغل؟ ... الربَّب وصفا؟ أَم أَنَا وَبَرنَابَا وَحدَنَا لَيسَ لَنَا سلطانٌ أَن لاَ نَفقَةٍ، حَتَّى لَم أَستَعمل سلطاني في الإنجيل» (اكو ٩). «ولا أَكلَنا خُبزًا مَجَانًا من أَحدٍ ... لَيسَ أَن لاَ سلطانَ لَنَا، بَل لكي نُعطيكُم أَنفُسَنَا قُدوةً حَتَّى لَم المؤمنين وبُنيانهم وحل مشاكلهم، والمحبة هي التي تبني «فَإنّي وَإن المؤمنين وبُنيانهم وحل مشاكلهم، والمحبة هي التي تبني «فَإنّي وَإن المؤمنين وبُنيانهم وحل مشاكلهم، والمحبة هي التي تبني «فَإنّي وَإن المؤمنين وبُنيانهم وحل مشاكلهم، والمحبة هي التي تبني «فَإنّي وَإن المؤمنين وبُنيانهم وحل مشاكلهم، والمحبة هي التي تبني «فَإنّي وَإن المؤمنين وبُنيانهم وحل مشاكلهم، والمحبة هي التي تبني «فَإنّي وَإن المؤمنين وبُنيانهم وحل مشاكلهم، والمحبة هي التي تبني «فَانّي وَإن المؤمنين وبُنيانهم وحل مشاكلهم، والمحبة هي التي تبني النَبْ النَبُ اللَّذِي أَعطَانَا النَّانَ النَّذي أَعطَانَا النَّانُ الْربَّبُ الْبُنْ النَّهُ الْكُونُ الْسُرَانُ النَّانَا الْمَانَا النَّانَا النَّانَا النَّانَا النَّانَا الْمَانَا النَّانَا الْمَانَا النَّانَا الْمَانَا النَّانَا النَّانَا الْمَانَا النَّانَا الْمَانَا الْمَا

لهَدمكُم، لاَ أُخجَلُ» (٢كو ١٠: ٨) عكس المعلِّمين الكذبة الذين يهدمون و لا يشفقون على الرعية (أع٢٠٢٠ و٣٠).

واستخدم الرسول بولس هذا السلطان لمجد الرب، في الحُكم على بَاريَشُوعُ (رجل ساحر نبي كذَّاب يهودي) «بَاريَشُوعُ الدي على بَاريَشُوعُ الدي سَرجيُوسَ ... دَعَا بَرنَابَا وَشَاوُلَ وَالتَمَسَ أَن يَسمَعَ كَانَ مَعَ الوَالي سَرجيُوسَ ... دَعَا بَرنَابَا وَشَاوُلَ وَالتَمَسَ أَن يَسمَعَ كَلَمَةَ الله. فَقَاوَمَهُمَا عَليمٌ السَّاحرُ (بَاريَشُوعُ) ... فَامتَلاَ (بولس) من الرُّوح القُدُس ... وَقَالَ: أَيُّهَا المُمتَلَى كُلَّ غَسٌّ وكُلَّ خُبثِ! ... فَالآنَ هُوزَا يَدُ الرَّبَ عَلَيكَ، فَتَكُونُ أَعمَى لاَ تُبصرُ الشَّمسَ إلَى حين. فَفي الحَال سَقَطَ عَلَيه ضَبَابٌ وَظُلمةً ... فَالوَالي حينَا لِمَا رَأَى مَا الحَال سَقَطَ عَلَيه ضَبَابٌ وَظُلمةً ... فَالوَالي حينَا لِمَا 17ء م ١٢٠)، ونحن نعلم جَرَى، آمَنَ مُندَهُسًا مِن تَعليم الرَّبّ» (أع١٣٥: ٥-١٢)، ونحن نعلم أن هذا السلطان انتهى بنهاية عصر الرسل.

# مجالات التسلُّط:

# ١ - النسلُّط في نطاق الأسرة:

التسلّط من نتاج الذات، لإثباتها بأي ثمن. وهناك تسلط الزوج على زوجته، هو الكل في الكل، صاحب الأمر والنهي، وهي تسمع وتُنفذ، وهذا يُربكها ويُوترها ويُفقدها شخصيتها وتقتها في نفسها، فلا تستطيع أن تقوم بواجبها من نحو بيتها وأولادها بصورة صحيحة، وهذا النوع من التسلّط مدمّر للأسرة. أما تسلّط الآباء على أبنائهم فهو يُضعف شخصياتهم وقد يلغيها تمامًا، فيعيشون بشخصيات ضعيفة، أو معدومة فلا يستطيعون مواجهة الآخرين حتى في أبسط الأمور، فيزدادون سوءًا، وتتولد لديهم أحقاد على

الآخرين الذين يتمتعون بالاهتمام الأبوي ولهم شخصيات متزنة. وهناك تسلُّط الأخ على أخيه مما يُلغي شخصيته، ويُجعله مُعتمدًا عليه، لا يستطيع أن يتصرف ولا أن يتخذ قرارًا بمفرده، فتهتز شخصيته بشدة ويتأثر بالسلب حتى إذا ما كبر يشعر أنه إنسان بلا قيمة وبلا دور في الحياة.

والتسلُّط صفة لا تخص الرجل وحده، بل كثير من النساء أيضًا يتصفن بهذه الصفة، ولهذا أيضًا تأثيره المدمر على الأبناء والزوج والأُسرة. إن الزوج المتسلّط، والزوجة المتسلّطة كارثة أسرية وكنسية ومُجتمعية هادمة! ولا بد أن نفرق بين الرجل كرأس المرأة وكرب البيت، أعطاه الله السلطان في بيته، لخير البيت، ولمجد الله في بيته، وبين دور الرجل في كنيسة الله.

# 7 - النسلُط في مجال الوظيفة مثل:

- ✓ تسلّط المُعلّم على تلاميذه مما يؤدي إلى اغتيالهم فكريًا وتربويًا وثقافيًا وتعليميًا. ونحن نعلم أن المعلّم مُكلّف لأن يعلم وليس ليتسلّط.
- ✓ التسلّط الإداري؛ أي تسلط المُدير على المُوظفين والعاملين، ويعتبر من أبرز مُعوقات نجاح المُؤسسة، والمعول الأول في هدمها وتدمير كيانها. ولأن الشخصيَّة المُتَسلِّطَة تُعاني من عقد نفسية، فإنها إذا تمكنت من الوصول إلى القيادة والإدارة، فسوف تقود إلى كوارث وأزمات، مع أن عمل المدير هو إدارة المؤسسة وقيادتها للنجاح، وإزالة معوقات العمل، والعمل على راحة العاملين.

# 7 - النسلُط في اللنبسة:

إن كان لا نجاح أسري ولا نجاح وظيفي بالتسلُّط، فهل تــنجح الخدمة في الكنيسة بأسلوب التسلُّط؟ بالطبع لا. لذلك عندما يكتب الرسول بطرس للشيوخ ليرعوا رعيَّة الله، يضع نفسه معهم، مع أنه رسول، ويُحرِّضهم لأن يكونوا أمثلة وقدوة، ولا يستخدموا نظام السيادة بل بالأحرى التواضع: «أَطلُبُ إِلَى الشُّيُوخِ الَّذينَ بَينَكُم، أَنَا الشَّيخَ رَفيقَهُم ... ارعَوا رَعيَّةَ الله ... نُظَّارًا ... صَـائرينَ أَمثلَــةً للرَّعيَّة» (ابطه: ١-٣). وبولس أيضًا: «وَمن ميليتُسَ أُرسلَ ... وَاستَدعَى قُسُوسَ الكَنيسة ... قَالَ لَهُم ... كُنتُ ... أَخدمُ الرَّبَّ بكُلّ تَوَاضُع وَدُمُوع كَثيرَةٍ ... احتَرزُوا اذًا لأَنفُسكُم وَلجَميع الرَّعيَّة الَّتي أَقَامَكُمُ الرُّوحُ القَّدُسُ فيهَا أُسَاقَفَةً (والبعض يقتبسها عن سوء قـصد هكذا "أقامكم عليها أساقفة")» (أع٠٠: ١٧-٣٥). ويكتب لفليمون «لذلكَ، وَإِن كَانَ لَي بِالمَسيح ثقّةُ كَثيرَةٌ أَن آمُرَكَ بِمَا يَليقُ، من أَجِل المَحَبَّة ... أَطلُبُ إليكَ لأَجلُ ابني أنسيمُسَ، الَّذي ولَدتُهُ في قُيُودي ... كُنتُ أَشَاءُ أَن أُمسكَهُ عندي ... وَلكن بدُونِ رَأَيكَ لَــم أَرد أَن أَفْعَلَ شَيئًا ... فَإِن كُنتَ تَحسبُني شَريكًا، فَاقبَلهُ نَظيري» (فلل ٨-١٧). هذا هو استخدام السلطان من قبل الرسُلُ.

★ أُعطَى الرسُل هذا السلطان، بإرشاد الروح القدس في حدودٍ ضيقةٍ جدًا، مرسومة ومُحددة وليست مُطلقة. فمثلاً كلَّف الرسول بولس تيموثاوس في أفسس لكي يُسكت المُعلَّمين الكذبة، وتيطس في كريت لكي يُكمل ترتيب بعض الأمور الناقصة (١تي١: ٣؛ تي١: ٥).

- ★ لا ينبغي أن يكون هناك تسلّط في العلاقات بين المـؤمنين
   بل الخضوع بعضهم لبعض.
- ★ يُرَى التسلَّط في الكنائس بصورة أو بأخرى، عندما يوجد شخص يحب أن يكون متحكمًا في كل شيء وفي كل شخص، لا يعترف برأي شركاء الخدمة أو بحقوق أعضاء الجسد الواحد، يحب أن يكون الآمر الناهي الذي يحدد القرارات، ولو طرح موضوعًا للنقاش، فالقرار النهائي محدد سلفًا في مخيلته! وهو الذي يحدد من يذهب ومن يأتي من الخدَّام.
- ★ البعض يتسلَّط بالوراثة، فأو لاد فلان يأخذون القيادة بحكم أنهم أبناء الأخ فلان، مع أن فلانًا هذا قد يكون أخًا تقيًا، وأو لاده فارغون روحيًا، وبدلاً من أن نُشجعهم لكي يُبنَوا روحيًا، فإذ بنا نحثهم لكي يأخذوا مكان الوالد بالقول: "شد حيلك، ما يصمَوش مكان بابا يفضل فارغ!". وفي بعض القرى توجد سلُطة العائلات، فالعائلة الفلانية هي البارزة في الكنيسة، ليس لحالة روحية متميزة، بل ربما لأنهم الأكثر عددًا أو الأكثر قُربًا للمكان، أو لأنهم الأغنياء أو لأن منهم بنوا المكان. ويا لها من كارثة أن النظام القبلي هو الذي يدير المشهد في تلك الاجتماعات سواء في القرارات أو إعطاء الفرص في خدمة الرب! وقد يوجد أيضًا من لديه نقص في ناحية معيَّنة ويريد أن يعوضه في الكنيسة.

- ★ من أخطر الأمور أن أشخاصًا يَشعُرون أن لا دور لهم،
   و آخرين لا يقدرون على تسيير أمورهم الخاصة، فيحاولون
   تعويض هذا بإيجاد دور لهم في كنيسة الله!
- ★ إننا لا نريد بهذا الكلام أن نشغل أنفسنا بفحص الآخرين
   و الحكم عليهم بل بالحري أن نفحص أنفسنا ونحكم عليها
   من هذه الوجهة!!

# ومن الأمثلة التي يذكرها الكتاب، ليحذرنا من التسلُّط:

- رَحْبَعام بن سُليمان: نمُوذَج مُرعب الكبرياء والتسلُّط، إنه ابن الملك الحكيم سليمان، الذي لم يسمع المسعب وأراد أن يسوقه كقطيع من الغنم، لا يكفيه أن يؤدبهم بالسياط بل بالعقارب، لم يسمع لمشُورة الشيوخ ولم يُقدّر خبرة السنين. كان له حزبه من الشباب الذين استمع لمشورتهم، وما أرعب النتائج، لقد انفض الشعب من حوله وانقسمت المملكة! وكانت النهاية المحزنة أنه ترك الرب هو وكل إسرائيل معه وصاروا عبيدًا لشيشق ملك مصر (٢أخ١٠-١٢)!
- ديوتريفوس مثال للشخص المتسلّط الذي لا يهمه الكنيسة و لا الخدّام و لا المؤمنين ونموهم الروحي، بل هو مشغول بالدات وبالبحث عن المركز الأول، وفي سبيل ذلك يُرزيح الجميع من المشهد، يكتب عنه الرسول يوحنا بأسى وتأثر عميق: «كَتَبتُ إلَى الكنيسة، ولكنّ ديُوتريفسَ الّذي يُحبُّ أَن يكُونَ الأَوْلَ بَينَهُم لاَ يَقبَلُنَا ... هَاذرًا عَلَينَا بأَقوال خَبيثة و ... لاَ يَقبَلُ الإخوة، ويَمنع أيصنا

النّينَ يُريدُونَ، ويَطرُدُهُم منَ الكَنيسَة» (٣يو ٩ و ١٠). يمنع ما كتبه الرسول عن أن يصل إلى المؤمنين، لا يقبل الصيوف والخُدام، ويمنع الذين يريدون أن يقبلوهم! وكأنه يقول: ما دمت أنا موجودًا، فليس لنا حاجة إلى خدّام! أنا الكل في الكل! ألهذه الدرجة يكون المُتسلِّط مُستَبدًا؟!

لنحذر ونتحذَّر «أَيُّهَا الحَبيبُ، لاَ تَتَمَثَّل بالشَّرِّ بلَ بالخَير، لأَنَّ مَن يَصنَعُ الخَيرَ هُوَ منَ الله، وَمَن يَصنَعُ السَّرَّ، فَلَم يُبصر الله» (٣يو ١١)، ولنتمثل بموقف جدعون الرائع، الذي بعد ما صنع الرب به خلاصًا عظيمًا لإسرائيل قَالَ رِجَالُ إسرائيلَ له: «تَسلَّط عَلَينَا به خلاصًا عظيمًا لإسرائيلَ قَالَ رِجَالُ إسرائيلَ له: «تَسلَّط عَلَينَا أَنتَ وَابنُكَ وَابنُ ابنكَ، لأَنتَّكَ قَد خَلَّصتَنَا من يَد مديانَ». فَقَالَ لَهُم: «لاَ أَتَسلَّطُ أَنا عَليكُم وَلاَ يَتَسلَّطُ ابني عَليكُمُ. الرَّبُ يَتَسلَّطُ عَلَيكُم» (قض ٢٢:٨ و ٢٣).

مما سبق نستطيع أن نتيقن أن المتسلّط ليس شخصًا روحيًا على الإطلاق، حتى ولو كان لديه إلمام روحي، وعندما يقول رأي، سُرعان ما يثور إن لم يُعمل به معتبرًا أن عدم الخضوع لرأيه استهانة بقدراته وتحديًا شخصيًا له ا فهو متسلّط ونصائحه أوامر ا

# كيف يحدث التسلُّط؟

هناك مثل يقول: "قالوا لفرعون يا فرعون متفرعن ليه،؟ قال:

ما لقيتش حد يلمني! (يردعني أو يوقنني عند حدّي)". إن ترك الحبل على الغارب الأشخاص بعينهم دون مناقشة ودون مراجعة يخلق جوًا خصبًا لمَن لديه استعداد للتسلَّط، وشيئًا فشيئًا، يشعر أنه الآمر النهائي وأن الخدمة خدمته والكنيسة كنيسته! وإن أردت مرة أن تُعارضكه أو أن تقترح اقتراحًا آخر أو أن تتاقشه في شيء فعله، فهذا يكون صادمًا له جدًا! إنه لم يتعوّد على هذا! فنحن نساهم في صئع هذه المآسي الهدّامة ولو بدون قصد، والا نستطيع أن نُوقفها!

### المقصود بالقيادة:

القائد ليس هو الذي يتسلَّط (بالمفهوم الإنساني)، وليس هو الذي يُمسك كل الخيوط في يده، بل هو الذي يخدم إخوته، أو أسرته أو مصلحته التي يعمل بها. لقد غرس الرب هذا المفهوم في التلاميذ، فعندما «كَانَت بَينَهُم أيضاً مُشَاجَرةٌ مَن منهُم يُظَنُّ أَنَّهُ يَكُونُ أَكبَررَ. قَالَ لَهُم: مُلُوكُ الأُمَم يَسسُودُونَهُم، وَالمُتَسلَّطُونَ عَلَيهم يُحونَ عَلَيهم يُحونَ مَحسنينَ. وَأَمَّا أَنتُم فَلَيسَ هكذَا، بل الكَبيرُ فيكُم ليكُن كَالأَصغر، وَالمُتقَدِّمُ كَالخَادم. لأَن مَن هُو أَكبَرُ: أَلَّذي يَتَكئُ أَم الَّذي يَحدُمُ (لو ٢٢: ٢٤-٢٧). لَيسَ الذي يتكئُ ؟ ولكني أنا بينكُم كَالَّذي يَخدُمُ» (لو ٢٢: ٢٤-٢٧). وقد مارس الرسُّل الكرام هذا عمليًا كما رأينا، والقيادة في الكنيسة مرتبطة بالخدمة أي أخذ مكان الخادم، والمرة الوحيدة التي قال فيها الرب «أنا السيِّد» هي التي فيها غسل أرجل التلاميذ (يوسر)، فالخدمة والسيادة تعني أنني آخر الكل وخادمٌ للكل. فإذا فكرت في أن تكون متسلِّطًا بالمعنى السائد بين الناس، فاعلم أن التسلُّط ليس

## إذا شعرت أنك متسلط أو عند على للتسلط، فاعلم أن:

- الخدمة ليست سلطة ولا أنصبة، ومسؤوليتك في العمل الروحي هي الخدمة بمعناها الصحيح، ومكانك فيها عند أرجل إخوتك، واعلم أن الكنيسة ليست مكانًا للمناصب والتسلُّط، ومهما كان مركزك وعملك وإمكانياتك الروحية، فالله هو العامل فيك، ودورك مهما عَظُم فأنت إما غارس أو ساق، لكن الذي يُنمي هو الله، بدونه لا تقدر أن تعمل شيئًا البتة، فاتضع أمامه واسلك بالأمانة والبساطة وإنكار الذات، طالبًا مجده وبركة وخلاص النفوس وبنيان المؤمنين، واعلم أن الخدمة أو الموهبة هي لخدمة الآخرين وبنيانهم وتشجيعهم وليس للتسلُّط عليهم وإدانية م أو رضائهم على حساب حق الله!
- لا للربح القبيح، فالخدمة ورعاية رعية الله ليست مجالاً لكسب مادي (مال وممتلكات) أو معنوي (تعظيم) فهذا مدمّر للشخص وللخدمة، والكسب الحقيقي من الرب سخصياً: «وَمَتَى ظَهَرَ رئيسُ الرُّعَاة تَتَالُونَ إِكليلَ المَجد الَّذي لاَ يَبلَى» (ابطه: ٤).
- الرعية هي رعية الله، فاطلب المعونة والحكمة من الله لرعايتها، وإطعامها حسب فكره (هكذا كانت طلبة سليمان)، ويجب أن تؤدى الخدمة لمجد الله «ليكُن كُلُّ وَاحدٍ بحَسب ما أَخَذَ مَو هِبَةً، يَخدمُ بِهَا بَعضَكُم بَعضًا، كَوُكَلاَءَ صَالحينَ عَلَى نعمة الله المُتَوَعَة. إن كَانَ يَتَكَلَّمُ أَحَدٌ فَكَاقُوال الله.

وَإِن كَانَ يَخدمُ أَحَدٌ فَكَأَنَّهُ مِن قُوَّةٍ يَمنَحُهَا اللهُ، لكَي يَتَمَجَّدَ اللهُ في كُلَّ شَيءٍ بيَسُوعَ المسيح» (ابط ١٠:٤ و ١١).

كُن قدوة واخدم بتواضع، كُن قدوة ومثالاً للرعية في كل شيء، هكذا كان الرسول بولس «كُونُوا مُتَمَثَّلينَ بي ... كَمَا نَحنُ عندَكُم قُدوَةٌ» (في ٣: ١٧)، «إذ أَنتُم تَعرفُونَ كَيف يَجبُ أَن يُتَمَثَّلَ بنَا ... لَيسَ أَن لاَ سلطانَ لَنَا، بَل لكي نُعطيَكُم أَنفُسنَا قُدوةً حَتَّى تَتَمَثَّلُوا بنَا» (٢تس٣٢ و ٩)، هكذا يكون الخدَّام الحقيقيون.

# نصائح مملية للمؤمنيه لتجنب مثل هذه الأمور:

- الإيجابية والمشاركة في المُناقشات والمسؤوليات واتخاد القرار في ما يخص قطيع الرب لتجنب مسؤولية الرجل الأوحد حتى لو كان أهلاً للثقة.
- تغيير اللجان كل فترة مناسبة وإفساح المجال لآخرين، حتى لا يدوم شخص في لجنة معينة، لإعطاء الفرصة لأناس زودهم الرب بوزنات أو مواهب وصفات روحية، ولضخ دماء جديدة نشطة بأفكار جديدة لخير شعب الرب!
- ت وجود اجتماع ولو سنوي للمراجعة وتحديد السلبيات لتجنبها، والإيجابيات لتشجيعها وتنميتها. فعدم المراجعة يخلق بيئة مناسبة لمن عنده استعداد للتسلُّط.
- تطويع وترويض نزعة التمرد والذاتية لدى الشباب، والتي تميل لأن تعتبر أن أية تعليمات أو قرارات لصالح الرعيــة

ولخير المؤمنين هي نوع من التحكم فيهم لا سيما لو كان بها ما يشبه الأوامر والنواهي في أمور محببة لديهم، فعلينا أن نتناقش معهم بهدوء وأن نحتوي ثورتهم لنكسبهم.

# ثانيًا: الحزبية

### • الجسدانية والتحزب:

عندما يقال عن شخص إنه جسدي، فهذا يعني أنه يسلك بحسب البسد أو الطبيعة العتيقة و لا يسلك بحسب الروح، حيث يُفسح المجال للجسد، فتظهر أعماله عندما تُهمل تغذية الروح، «الجَسدَ يَشتَهي ضدَّ الرُّوح وَالرُّوحُ ضدَّ الجَسد»، لذا تأتي النصيحة: «اسلُكُوا بالرُّوح فَلاَ تُكمّلُوا شَهوةَ الجَسد» (غلاه). وشهوة الجسد هي ميوله ورغباته ونزعاته الدفينة التي يفتخر بها دون خجل أو وجل «و أَعمَالُ الجَسد ... هي: زني عَهارة نجاسة دعَارة عبادة الأوثان سحر عداوة خصام غيرة سخط تحرب شقاق بدعة اللهو غيرة الإنسان الطبيعي (والجسدي) حيث أهل التحزب لا يطاوعون الحق (رو٢: ٨).

## • التحزب:

التحزب في الكنيسة هو انتماء المؤمنين لأشخاص، وقد يحدث عندما يحاول أحد أفراد جماعة المؤمنين فرض رأيه الخاص على إخوته المؤمنين على غير أساس من الحق والمحبة، فيجد معارضة عادة من الغالبية، ومن ثم يحاول أن يجتذب البعض لصفه ليساندوه

في رأيه، فيظهر اللطف نحوهم، والقسوة والغلظة وعدم الكياسة لمعارضيه، فيحدث انقسام وتتكون أحزاب في جماعة الرب!!

وبالرغم من أن التحزب من أعمال الجسد (غلا ١٩:٤ و ٢٠)، فإن يعقوب يبين أن الأساس في القلب «وَلكن إن كَانَ لَكُم غَيرَةٌ مُرَّةٌ وَتَحزُّبٌ في قُلُوبكُم ... لأَنَّهُ حَيثُ الغَيرَةُ وَالتَّحزُّبُ، هُنَاكَ التَّسويشُ وَكُلُّ أَمر رَديءٍ» (يع٣:١٤ و ١٦). والشَّر يبدأ دائمًا في القلب «أَلقَابُ أَخدَعُ من كُلِّ شَيءٍ وَهُو نَجيسٌ...» (إر ٩:١٧)، «لأَنَّهُ من الدَّاخل، من قُلُوب النَّاس، تَخرُجُ الأَفكَارُ الشَّريرةُ ...» (مر ٢١٠٧). والتحزب ليس من الله، بل من إبليس، وهو أشد آلات الهدم تأثيرًا، إذ يقود إلى الانشقاق ويسئ إلى شهادة المؤمنين.

### أسباب الحزبية:

## ١- عدم سهر الرعاة على فطبع الرب:

انشغال داود الملك (الراعي) بأمور كثيرة وتشتته بين زوجات كثيرات، وإهماله في أمور شعب الرب، أعطى الفرصة لعدو الخير أن يستخدم شخصًا مثل أبشالوم ليستميل وراءه جمعًا من أناس لم يجدوا من يسمعهم وينصت إلى شكواهم ويعطف عليهم «وكان أبشالوم يُبكّر سوكل صاحب دَعوَى آت إلى الملك الأجل الحُكم، كَانَ أَبشَالُوم يُبكّر سورُك صاحب ويقول سانظر أم ورك صالحة ومستقيمة سنيورك اليه في الملك سني يجعلني ومستقيمة سنياتي إلي كل إنسان سفائده أنصفه سنياتي الملك سفيالوم أبينالوم أبينالوم المسترق أبينالوم المسترق المس

### □ والعلاج هو:

السهر على حاجة قطيع الرب «قَالَ يَسُوعُ اسمعَانَ بُطرُسَ... ارعَ خَنَمي» (يو ٢١)، وقال بطرس: «أَطلُبُ اللَّي الشَّيُوخ ... ارعَوا رَعيَّةَ الله ...» (ابطه). وقال بولس أيضاً لأساقفة أفسس: «احترزوا اذًا لأَنفُسكُم ولَجَميع الرَّعيَّة» (أع٢٠).

## ٦- بساطة الشعب وجهله:

كل الـ ٢٠٠ رجل الذين انطلقوا مع أبشالوم كانوا «قَد دُعُوا وَذَهَبُوا ببساطة ولَم يكُونُوا يَعلَمُونَ شَيئًا» (٢صم٥١). لم يـسألوا أنفسهم إلى أين هم ذاهبون ولماذا؟ ونحن لا نكلف أنفسنا عناء التساؤل والاستفسار ما هو الموضوع أصلاً؟ لماذا أنحاز إلى رأي الأخ فلان؟ هل رأيه يتفق مع المكتوب؟ « أُذكر هـذَا .. وَشَعبًا جَاهلاً قَد أَهَانَ اسمَكَ» (مز ٤٧).

## □ والعلاج هو:

وهنا لا بد من اللجوء إلى كلمة الله التي تحكم وتعقل، حيث «شَهَادَاتُ الرَّبِ صَادَقَةٌ تُصَيِّرُ الجَاهلَ حَكيمًا» (مـز ١٩)، «فَـتحُ كَلاَمكَ يُنيرُ، يُعَقَّلُ الجُهَّال» (مز ١١٩). وعندما نمتحن كل شـيء في ضوئها الكاشف تظهر الأمور على حقيقتها «أيُّهَا الأَحبَّاءُ، لاَ تُصدَّقُوا كُلَّ رُوح، بَل امتَحنُوا الأَروَاحَ: هَل هي من الله؟».

وسواء كان الأمر ببساطة أو بقلب سليم أو عن سوء قصد، فالنتائج وخيمة على الجميع، تحزبات وتنافس وتنافر فيسود الضعف والهزال وعدم الإثمار! وعلينا أن نذكر أهل بيرية الذين فحصوا

كلام بولس نفسه في ضوء كلمة الله (العهد القديم) «وكان هـؤلاء أشرف من الذين في تسالونيكي، فقبلوا الكلمة بكل نشاطٍ فاحـصين الكتب كل يوم: هل هذه الأمور هكذا» (أع ١١:١٧).

## ٣- المعلمون اللذبن والللام الزائف:

ومن الناحية الأخرى فهناك المعلّمون الكذبة «وَمنكُم أَنتُم سيَقُومُ رِجَالٌ يَتَكَلَّمُونَ بِأُمُورِ مُلتَوية ليَجتَذبُوا التَّلاَميذَ ورَاءَهُم (أع٢)، «و أَطلُبُ ... أَن تُلاَحظُوا النَّدينَ يَصنعُونَ السشّقَاقَات ... لأَنَّ مثل هؤلاء لاَ يَخدمُونَ ربَّنا يَسُوعَ المسيحَ بَل بُطُونَهُم. و بَالكَلاَم الطَّيب و الأَقوال الحسنة يَخدَعُونَ قُلُوبَ السلّماء» (رو ٢١)، وخطورة الأمر أنهم قد يكونون من بين جماعة الرب، والبعض قد يصدقهم بساطة.

### □ والعلاج هو:

«أريد أن تكونوا حُكماء للخير وبسطاء للشر» (رو ١٦). يعلمنا الرب أن لا نكون فقط بسطاء، بل أيضًا حكماء ولا ننخدع بالكلام الطيب الزائف، فنحن قد نتعامل مع ذئاب، «... فَكُونُوو حُكمَاء كَالحَيَّات وبسطاء كَالحَيَّات وبسطاء كَالحَمام» (مت ١٠)، وعلينا أن نكون متيقظين ونفرق بين البساطة والجهالة، وعندما يقول الكتاب: «إن المحبة تصدق كل شيء» (١كو ١٣: ٧)، فهو لا يعني أبدًا أن نتخلًى عن الحكمة والفطنة والفهم بل أن نصدق كل شيء جاء في كلمة الله، وأما من جهة الناس، فنحن نصدق ما هو معقول ويمكن تصديقه ولا نتخذ موقف الشك والريبة دائمًا، بل نكون على استعداد أن نؤمن بالخير وبالأفضل طالما لا يوجد دليل واضح عكس ذلك،

حتى وإن شك الآخرون.

## ٤- المنفعة الشخصية:

هكذا كان أبشالوم الذي كان يريد أن يستولي على الملك من أبيه عنوة، وهكذا كان ديوتريفوس الذي يحب أن يكون الأول (٣يو ٩).

### □ والعلاج هو:

أن تتوحّد أفكارنا في الرب، وأن لا نكون أنانيين نفتكر فيما يخصنا فقط ومثالنا المسيح نفسه! «تَفتكرُوا فكرًا وَاحدًا ... لاَ شَيئًا بتَحزيُّب ... بل ... لاَ تَنظُرُوا كُلُّ وَاحدٍ إِلَى مَا هُوَ انفسه، بل كُلُّ وَاحدٍ إِلَى مَا هُوَ انفسه، بل كُلُ وَاحدٍ إِلَى مَا هُوَ النفسه، بل كُلُ وَاحدٍ إِلَى مَا هُوَ النفسه، بل كُلُ وَاحدٍ إِلَى مَا هُوَ النفسه، بل كُلُ وَاحدٍ إِلَى مَا هُوَ الْخرينَ أيضًا. فَليَكُن فيكُم هذَا الفكرُ الَّذي في المسيح يَسُوعَ أيضًا» (في ٢).

## 0- الجسدانية والطفولة الروحية:

الالتفاف حول أشخاص أيا كانت مكانتهم هو نوع من الجسدانية والطفولة الروحية، فالطفل لم يخرج من دائرة ذاته ودائرة مكانه بعد، بل يبحث عن مكاسبه ويتمسك بها، عكس الناضج، متسع القلب، الذي يقبل الآخرين حتى المختلفين معه في الفكر، ويمكن تشبيه هذا الأمر بالأعمى الذي فتح الرب عينيه على مرتين (مر ٨: ٢٦- ٢٦)، فبعد المرة الأولى «أبصر الناس كأشجار يمشون»؛ أي رآهم أكبر من حقيقتهم ووضعهم الحقيقي، لكن بولس يضع البشر في حجمهم الطبيعي، متسائلاً: «فمن هو بولس؟ ومن هو أبولس؟ في دجمهم الطبيعي، متسائلاً: «فمن هو الذي يُنمي» (١كو٣: ٥- ٥). والطفل ليس فقط يرى الناس أكبر من حجمهم الطبيعي بـل

أيضًا يفتخر بالارتباط بمن هو أكبر وأقوى منه، وهناك من يفخر بأن ينسب نفسه إلى ذي مركز مرموق، أو إلى من له ملكات خاصة، غنى، مواهب، إمكانيات روحية عالية هكذا المؤمن الجسدي، الطفل في الإيمان، يفتخر بأن يتبع الأخ فلان، وقد يكون الأخ فلان لا ذنب له في هذا، فقد انقسم الكورنثيون وكل واحد منهم قال: «أنا لبُولُس، وأنا لأبُلُوس، وأنا لصفا، وأنا للمسيح» (اكوا)، ... «لأنه قال واحد؛ أنا لبُولُس وآخر؛ أنا لأبُلُوس أفلستم جسديين؟» (اكوا).

## □ العلاج هو:

أولاً، لمَن يتهافتون على الالتفاف حول البشر، فهناك قول الكتاب: «كُفُوا عَن الإنسان الَّذي في أَنفه نَسمَةٌ، لأَنَّهُ مَاذا يُحسَبُ؟» (إش ٢).

وثاتيًا، على الشخص الذي التف الناس من حوله دون أن يكون له دور أو رغبة في هذا أن يتولى علاج الأمر، وتصحيح المفاهيم، ويضع السيّد، شخصه وعمله، أمام ضمائر وقلوب الجميع، وينادي بوحدة الفكر في المسيح، هكذا فعل بولس! لم يقل: "أنا لم أجبر أحدًا على فعل هذا"! أو "الناس تريد هذا"! لذلك نراه صارخًا بكل قوة: «هَل انقسَمَ المسيحُ؟ أَلْعَلَّ بُولُسَ صلُبَ لأَجلكُم، أم باسم بُولُسَ اعتَمدتُم؟» (اكو ۱)، «فَمَن هُو بُولُسُ؟ وَمَن هُو أَبُلُّوسُ؟ بَل خَادمان آمنتُم بواسطتهما، وكما أعطى الربَّبُ لكل واحد» (اكو ۳). قد لا نقول للناس أن يلتفوا من حولنا، لكن إذا حدث، هل يكون لدينا شعور خفي بالرضا؟ فلنحذر من هذا! ليكن المسيح هو الغرض

الأوحد لحياتنا وخدمتنا في اجتماعاتنا.

# 7- اللبرباء والنمركز حول الذاك:

«مُقتكرينَ شَيئًا وَاحدًا، لاَ شَيئًا بتَحزُّبٍ أَو بعُجب! بلَ بتَوَاضُع، حَاسبينَ بَعضُكُمُ البَعضَ أَفضلَ من أَنفُسهم» (في ٢). «فكر واحد» يعني أن يكون لهم فكر المسيح، فيروا الأشياء كما يراها هو ويسلكوا كما سلك هو ويحبوا كما أحب هو، صورة جميلة ورائعة لكن أكثر ما يعطلها بل ويقضي عليها هو التمسك بالرأي الخاص ومحاولة التأثير به على الآخرين، والبيئة الخصبة ليترعرع التحزب ويزدهر «العجب»، والعجب هو السرائنا مجسمة. لقد كان بولس بهذا يمهد لعلاج اختلاف أفودية وسنتيخي في الفكر، والذي لو تمكن لنتج عنه انقسام، وتحزب في جماعة المؤمنين، فهما أختان لهما شهرتهما وخدمتهما وجهادهما في الإنجيل!

#### □ العلاج هو:

أن لا نكون أنانيين، ونفكر في أنفسنا فقط، وعلينا أن نتحذر بشدة، فلا نعطي الذات فرصة للظهور إذ هي موجودة في كل منامهما كان مستواه وتقدمه الروحي! ولنجتهد في أن نتوحَد في الفكر، ولو أدى ذلك إلى أن نتنازل عن ما لدينا من خطط وأفكار، ونتحلَّى بالتواضع وإنكار الذات وأمامنا "المسيح مثالنا" الذي تنازل عن كل شيء من أجلنا حتى الموت «لا تنظرُوا كُلُّ واحدٍ إلى مَا هُو لنفسه، بل ... إلى ما هُو لآخرين أيضاً. فليكن فيكم هذا الفكر الذي في المسيح يسوع أيضاً: الَّذي ... وضعَ نفسة وأطاع حتَّى الموت موت الصليب» (في ٢:٤-٨).

#### نتائج التحزب:

للتحزب نتائج مريرة نلخص بعضها في ما يلي:

### ١- يعطل النمو، ويزهر الحسر والخصام:

التحزب له نتائج مريعة، إذ يظل المؤمن الجسدي طفلاً لا ينمو، لا وقت عنده للنمو الروحي، لأنه يقضي وقته في المشاحنات لنصرة نفسه والفريق الذي ينتمي إليه، فتحدث الشقاقات، وهذا عين ما حدث في كورنثوس: «وأنّا أَيّها الإخوة لم أستطع أن أُكلّمكُم كروُحيين، بل كَجَسَديين كَأطفال في المسيح، سقيتُكُم لَبنا لا طَعَامًا ... لأَنّكُم بَعد جَسَديّون. فَإنّه إذ فيكم حَسَدٌ وَخصامٌ وَانشقاقٌ، ألستُم جَسَديّين وَتَسلكُونَ بحَسَب البَشر؟ لأنّه متنى قال واحدٌ: أنا لبُولُس وَآخَرُ: أنا لأبلوس أَ فلستُم جَسَديّين؟»، والمؤمن الجسدي في حدد وَالله مشكلة كبيرة لنفسه والأسرته والاجتماعه ولكل من هم حواه، وطالما أن هناك تحزبًا وتحيزًا وانشقاقًا، فلا بد أن تكون هناك مخاصمات.

#### ٦- يشوه الشهادة:

بدلاً من أن تنتشر الأخبار الطيبة عن الإخوة، مثل التسالونيكيين «لأَنَّهُ من قبَلكُم قَد أُذيعَت كَلَمَةُ الرَّبِّ ... قَد ذَاعَ إِيمَانُكُم بِالله» (اتس ۱)، «نَشكُر َ الله .. من جهَتكُم ... لأَنَّ إِيمَانكُم يَنمُو كَثيراً، وَمَحَبَّةُ كُلِّ وَاحدٍ ... تَردَادُ» (٢تس ١)، تنتقل أخبار المنازعات والحسد والخصام مثل الكورنثيين «لأنّي أخبرت عَنكُم يَا إخوتي من أهل خُلُوي أَنَّ بَينَكُم خُصُومَاتٍ» (١كو ١).

 ٣- ينشر النزاع والشقاق وكل أهر «ي؛ (التخبط وعدم الانسجام): «لأَنَّهُ حَيثُ الغَيرَةُ وَالتَّحَزُّبُ، هُنَاكَ التَّشويشُ وَكُلُّ أَمر رَديءٍ» (يع٣). لكننا نود أن نركز على نقطة هامة وهي: ينبغي أن لا نحسب أن الشركة المتميزة بين بعض عائلات المؤمنين تحزبًا. لأن علاقة مثل هذه ليست موجهة ضد أحد، بل هي نتيجة التقارب في أمور معيَّنة مثل الخدمة معًا، النمو الروحي معًا، الصلاة معًا، الاهتمام المشترك بالأمور الخاصة بجماعة الرب، وهكذا، وكثيرًا ما نسمع عن وصف مثل هذا التقارب "بالشللية"، مع أن من يطلق مثل هذه الأوصاف لم يحاول أن يتقرب إليهم ولو مرة، أو أن يصع كتفه معهم في الخدمة مرة، أو أن يشارك ولو حتى بالرأي، مع أن المجال مفتوح له و لأمثاله بكل ترحاب! ونحن هنا نتكلُّم من الواقع، فقد شكًا أحدهم مرة من الأخ فلان والأخ فلان، وإذ به يفاجأ بأنه مرحَّب به في مشاركتهم اهتماماتهم التي تخص جماعة المؤمنين وعرضوا عليه ما هو ممكن أن يشارك فيه، وما كان منه إلا أنه ازداد بعدًا! لكن من الجانب الآخر ينبغي على المجموعة المتقاربة أن تتبه لمثل هذه الأمور، وأن يكون هناك تقارب بينهم وبين بقية الأعضاء، لتفويت الفرصة على من يحب أن يوجه سهام النقد، ولكي لا يحرم أحد من بركة الوجود مع بقية أعضاء الجسد الواحد في وحدة حقبقبة.

بقيت ملاحظة هامة جديرة بالاهتمام، وهي أنه في الآونة الأخيرة زاد التركيز على الاجتماعات النوعية - الفرعية - بكافة فئاتها، لكن زاد في ذات الوقت عزوف البعض عن المشاركة أو

حضور اجتماعات العبادة بالكنيسة العامة، مكتفيًا باجتماعه الفرعي شاعرًا بالقيمة فيه، هذا جعل الكنيسة أشبه بدولة مؤسسات، كل مستقل بذاته لا يشعر بالآخر ولا ينتمي للآخر، وهذا أضعف فكرة الكنيسة كجسد المسيح الممثلة في حضور كافة فئات المؤمنين العمرية في اجتماعات العبادة وساهم في نمو الحزبية وتعميق الفجوة بين الشيوخ والشباب، والعلاج لا يتأتي إلا بإعطاء الأولوية لحضور الاجتماعات الكنسية العامة والمشاركة فيها على ذات أولوية حضور الاجتماعات الفرعية، والكتاب يُعبر عن الاجتماع الكنسي بالقول: «فإن اجتمعت الكنيسة كلها (بجميع فئاتها) في مكان واحد» (اكو ١٤: ٢٣)، ومثل هذا الاجتماع لا بديل عنه بالاجتماعات الفرعية مهما كانت قوتها.

# ثالثًا: المُحاباة:

حاباه أي مال إليه، وتحيَّز له، واختصه دون الآخرين، دافع عنه ونصره على حساب الحق، فالمُحاباة إذًا تعني التَحيُّز ومُجاملة البعض على حساب البعض الآخر رغم ما في ذلك من ظلم أو إساءة! والتمييز والكيل بمكيالين استنادًا على المظهر أو الشروة أو النفوذ الوظيفي أو المركز الاجتماعي (يع٢: ٢- ٩).



## ٨ المُحاياة والعالم:

تقدير العالم للناس يقوم على المركز الاجتماعي والمظهر الخارجي، فيُحترم عظيم المولد، والغني وصاحب المركز المرموق.

تنتشر المُحاباة في الأجواء العالمية لروابط القرابة والوضع الطبقي والولاء التقليدي الضيق، وتعمل الحكومات على القضاء على المُحاباة لسبب أضرارها المُدمّرة ونتائجها البغيضة مثل الحصول على حقوق الآخرين، وتدمير الحالة النفسية لمن يتعبون ويجتهدون ثم يرون غيرهم يأخذون حقوقهم، وكذلك إشاعة مُناخ من عدم الثقة، فتتفشّى الأحقاد والإحباطات النفسية المؤلمة.

والمُحاباة تتشر الرشوة والفساد، وتقتل الضمائر وهي أحد أهم أسباب الفساد الإداري الناتج عن سوء نية وسوء قصد مع سبق الإصرار عليه حيث استغلال المنصب للاستفادة الشخصية للفرد وللمُقربين إليه دون وجه حق، مع الإضرار بالآخرين وسلب حقوقهم.

# ٨ المُحاباة والعائلة:

من الخطورة بمكان أن تتواجد المُحاباة في نطاق العائلة، الأمر الذي قد يحدث لسبب:

♦ الحصول على منفعة أو للاستلطاف الخلقي، مثلما حدث مع إسحاق ورفقة «فَأَحَبَّ إسحَاقُ عيسُو َ لأَنَّ في فَمه صيَدًا، وأَمَّا رفقَةُ فَكَانَت تُحبُّ يَعقُوبَ» (تك ٢٥: ٢٨)، وانتهى الأمر بعداوة شديدة بين يعقوب وأخيه عيسو «فَحقَدَ عيسسُو علَــي

يَعقُوبَ ... وَقَالَ عيسُو في قَلبه: قَرُبَت أَيَّامُ مَنَاحَة أَبي، فَأَقتُلُ يَعقُوبَ أَخِي»!! واضطر يعقوب إلى الهرب عند خاله (القصة كاملة: تك ٢٧ و ٢٨). واستمرت العداوة بينهما.

- ♦ التعاطف لظروف مُعَيَّنة، كما حدث من يعقوب مع يوسف «وَأُمَّا إسرائيلُ فَأَحَبَّ يُوسُفَ أَكثَرَ من سَائر بَنيه لأَنَّهُ ابن أَ شَيخُوخَته، فَصنَعَ لَهُ قَميصاً مُلُوَّنَا. فَلَمَّا رَأَى إِخوتَهُ أَنَّ أَبَاهُم أَحبَّهُ أَكثَرَ من جَميع إِخوته أَبغَضُوهُ، ولَم يَستَطيعُوا أَن يُكلِّمُوهُ بَسَلَمٍ... احتالُوا لَهُ ليُميتُوهُ... وبَاعُوا يُوسُفَ للإسماعيليّين بعشرين من الفضَّة. فَأْتُوا بيُوسُفَ إلَى مصر »، ثم صار عبدًا فسجينًا إلى أن أكرمه الرب فصار ثانيًا على عرش مصر (القصة كاملة في تك ٣٧-٥٤)!
- ♦ أما في المجال الرُوحي، وهو ما نقصده هذا، فالأمر أكثر خطورة، فإذا كان الشخص البعيد عن الله يفعل شهوات أبيه (إبليس)، أليس بالأحرى أن يُتَمّم أو لاد الله مشيئة أبيهم في تَمَثُلهم به وفي أن يكونوا مُشابهين صورة ابنه؟

## ٨ المُحاباة والكنيسة:

#### هل توجد مُحاباة في اجتماعاتنا؟

#### نعم توجد!

فعندما يتم مُحاسبة شخص على خطأ ويُعفَى شخص آخر من الحساب على نفس الخطأ، فهذه مُحاباة!

وعندما يتم تقديم شخص في خدمة ليس لديه مؤهلات لها، بل

لأن أباه فُلان، أو لأنه يشغل مركزًا اجتماعيًا مرموقًا، فهذه مُحاباة! وعندما يكون لي رأي مُعين ومُعلن ضد المظهر غير المُحتشم، أو في أمر آخر، ثم يتغير هذا الرأي من أجل أحد أقربائي أو معارفي، فَهذه مُحاباة!

عندما نُرحب في اجتماعنا بفلان وابن فلان لأَنهما معروفان لنا، في الوقت الذي نتجاهل فيه الآخرين من المؤمنين فهذه مُحاباة!

وعندما أُرحب بالخادم الفلاني وأحرص على استضافته، لأني أعرفه، في الوقت الذي لا يعنيني فيه أمر خادم آخر، لأني لا أستلطفه، أو ليس لي به سابق معرفة فهذه مُحاباة! وهكذا ...!

# خطورة المُحاباة:

- ★ المُحاباة خطية: «ولكن إن كُنتُم تُحَابُونَ، تَفَعَلُونَ خَطيَّة،
   مُوبَّخينَ منَ النَّامُوس كَمُتَعَدِّينَ». المُحاباة هـي انتهاك للناموس الملوكي الذي يُعلِّمنا محبة القريب كالنفس أيًّا كان وضع ومركز هذا القريب (يع٢: ٩)!
- ★ المُحَاباة من صفات البشر الأشرار لأجل المنفعة «هؤُلاء هُم مُدَمدمُونَ مُتَشَكُّونَ، سَالكُونَ بحَسنب شَهوَاتهم، وَفَمُهُم يَــتَكَلَّمُ بعَظَائمَ، يُحَابُونَ بالوُجُوه من أَجل المنفَعة» (يه١٦٠).
- ★ مَن يزرع مُحاباةً يحصد احتقارًا ومذلة: «فَأَنَا أيضًا صَيَّرتُكُم مُحتَقَرينَ وَدَنيئينَ عندَ كُلِّ الشَّعب، كَمَا أَنَّكُم لَم تَحفَظُوا طُرُقي بَل حَابَيتُم في الشَّريعَة» (ملا۲: ٩). (أي حابيتم في تطبيق شريعتي، وشجعتم الشعب على كسر الشريعة).

- ★ المُحاباة تشين العابدين وتقلل من قيمة الناس الذين مات المسيح من أجلهم، وذلك عند تقديم الوقار لشخص ذي ملابس بهية، واحتقار فقير لسبب ملابسه المتواضعة في القيمة فيقولون لصاحب الملابس الغالية: اجلس في المتكآت الأولى وفي ذات الوقت يدخل الفقير من الباب، فيقولون له باحتقار: قف أنت هناك أو اجلس عند موطئ قدمي، إننا بهذا التصرف نكون قد صرنا قضاة أفكار شريرة، إذ انحرفنا عن فكر الرب (يع٢).
- ★ المُحاباة هي أحد أقوى أسباب فشل الخدمة، فعندما يحابي الخادم أحد المخدومين لأي سبب، ومهما كان المبرر، فإنه يقضى على نفسه وعلى خدمته إذ تُفقد الثقة فيه وفي خدمته!

# نظرة الله للمُحاباة:

الله لا يقبل المُحاباة: الكتاب المقدس بعهديه القديم والجديد يعلّمنا أن الله لا يقبل المُحاباة وليس عنده مُحاباة. إنها أمر مكروه لديه «لأَنَّ الرَّبَّ إلهكُم هُوَ إلهُ الآلهة ... الإلهُ العَظيمُ ... لاَ يَأخُذُ بِالوُجُوه وَلاَ يَقبلُ رَسُوةً» (تث ١٠: ١٧)؛ «... لأَنَّهُ لَيسَ عند للرَّبّ إلهنا ظُلمٌ وَلاَ مُحَابَاةٌ وَلاَ ارتشاءٌ» (٢أخ ١٩: ٧)؛ «يَا مُعلّمُ، نعلَمُ أَنَّكَ بالاستقامة تَتكَلَّمُ وتُعلّمُ، وَلاَ نَقبلُ الوُجُوه، بَل بالحق تُعلّمُ طَريقَ الله الله وقال: بالحق تُعلّم أنَّ الله لا يقبلُ الوجُوه، بل بالحق أنا أجد أنَّ الله لا يقبلُ الوجُوه، بل بالحق أنا أجد أنَّ الله لا يقبلُ الوجُوه، بل في كل أُمَّةٍ، الَّذي يَتَقيه ويَصنعُ البرَّ مَقبُولٌ عندَهُ» (أع ١٤: ٢١)؛ «لأن لَيسَ عند الله مُحَابَاة»

(رو ۲: ۱۱)، «... الله لا يأخُذُ بوجه إنسان» (غلا7: ٦)، «وَأَنتُم أَيُّهَا السَّادَةُ... عَالمينَ أَنَّ سَيَدَكُم أَنتُم أيضًا في الـسَّمَاوَات، ولَـيسَ عندَهُ مُحَابَاةٌ» (أف ٦: ٩)، «وَأَمَّا الظَّالمُ فَسَينَالُ مَا ظَلَمَ به، ولَـيسَ مُحَابَاةٌ» (عند الرب) (كو ٣: ٢٥)، «وَإِن كُنتُم تَدعُونَ آبًا الَّـذي يحكُمُ بغير مُحَابَاةٍ حَسَبَ عَمَل كُلِّ وَاحدٍ، فَسيرُوا زَمَانَ غُربَتكُم بخوفٍ» (ابط ١: ١٧).

فإن قلنا إن الله أبونا ونحن ارتبطنا به، فالروح القدس يحرضنا بالقول: «فَكُونُوا مُتَمَثّلينَ بالله كَأُولاَدٍ أُحبَّاءَ» (أف٥: ١)، لا في الصفح والتسامح فقط بل في كل شيء، وإن كان من الطبيعي أن يُقلد الأولاد آباءهم ويتمثلون بهم، هكذا نحن المؤمنين إذ صرنا شركاء الطبيعة الإلهية بالولادة من فوق، وإن كنا لم نر الله لكي نتمثل به، فكلمات ربنا يسوع المسيح توضح لنا الأمر «الله لَم يرَهُ أَحَدٌ قَطُّ. اللابنُ الوَحيدُ الَّذي هُوَ في حضن الآب هُو خَبَرَ» (أي أظهره وأعلنه) (يو ١: ١٨)، «... الَّذي راَني فقد رأى الآب» (يو ٤: ٩).

وإن قلنا إن المسيح سيِّدنا، فيجب علينا أن نحيا كما عاش بلا أي مُحاباة، مُحبين لكل الناس بغض النظر عن مركزهم وظروفهم! لم نر سيّدنا يحابي إنسانًا ولو مرة واحدة، فشهد أعداؤه عنه قائلين: «إنّه يُعلِّم بالاستقامة ولا يقبل الوُجوه» (لو ٢٠: ٢١)، تكلّم مع السامريّة (يو ٤: ٧-٩)، وأكل مع عشّارين وخطاة (مــت ٩: ١٠- ١٣)، ودافع عن امرأة أُمسكت في زنًا (يوحنّا ٨: ١-١١)، كما دافع عن امرأة تقيّة (لو ١٠: ٣٨؛ ويو ١٢: ٧)، لَمَس بُرصًا (متّي ٨: دافع عن امرأة تقيّة (لو ١٠: ٣٨؛ ويو ٢١: ٧)، لَمَس بُرصًا (متّي ٨:

٣)، دخل بيت زكا (لو ١٩: ٥)، دخل بيت الفريسي عندما دعاه (لو ٧: ٣٦)، تمامًا كما دخل بيت بطرس (مـ ٣٠٠: ١٤)، وتكلَّم صراحة مع نيقوديموس وهو معلِّم لليهود بأنه يحتاج للولادة من فوق (يو ٣: ١-٨)، وبعدها قاد السامرية (الزانية) إلى الإيمان، فلم يجامل معلم اليهود ولم يقس على السامرية!

# الوحي المقدس ينهى ويحدِّر من المُحاباة:

حذَّر يهوشافاط القضاة الذين عينهم في مدن يهوذا قائلاً: «وَالآنَ لنَكُن هَيبَةُ (رعب) الرَّبّ عَلَيكُمُ. احذَرُوا وَافعَلُوا. لأَنَّهُ لَـيسَ عنـدَ الرَّبّ إلهنا ظُلُمٌ وَلاَ مُحَابَاةٌ وَلاَ ارتشاءٌ» (٢أخ١ : ٧). خافوا مـن أن تعملوا شيئًا لا يرضيه لأنكم مسؤولون أمامه!

ويقول الحكيم: «هذه أيضًا للحُكَمَاء: مُحَابَاةُ الوُجُوه في الحُكِم لَيسَت صالحَةً. مَن يَقُولُ للشَّرير: أَنتَ صديقٌ تَسَبُّهُ العَامَّةُ. تَلَعَنُهُ السَّعُوبُ. أَمَّا الَّذِينَ يُؤَدّبُونَ فَيَنعَمُونَ، وَبَركَةُ خَيرِ تَاتِي عَلَيهم» الشَّعُوبُ. أَمَّا الَّذِينَ يُؤَدّبُونَ فَينعَمُونَ، وبَركَةُ خَيرِ تَاتِي عَلَيهم» (أَم ٢٤: ٢٣-٢٥)، والمقصود أن الدي يبررِّ السَّرير يُسخطُ المستقيمون عليه، أما الذي يوبخه، فإنه يكسب الاحترام وينال بركة. «أُنَاشدُكَ أَمَامَ الله وَالرَّبَ يَسُوعَ المسيح وَالمَلاَئكَة المُختَارينَ، بركة. «أُنَاشدُك أَمَامَ الله وَالرَّب يَسُوعَ المسيح وَالمَلاَئكَة المُختَارينَ، وينهي بولس تيموثاوس عن مُحاباة الأشخاص الظاهرين، بل اتباع وينهي بولس تيموثاوس عن مُحاباة الأشخاص الظاهرين، بل اتباع الحق بغض النظر عن أي اعتبارات أخرى لأن الأمر يخص بيت المُحابة التي يقع فيها الشيخ لها خطورة مضاعفة! «يَا إخوتي، لاَ يَسُوعَ المَسيح، ربّ المَجد، في المُحَابَاة» لاَ يَسُوعَ المَسيح، ربّ المَجد، في المُحَابَاة»

(يع7: 1)؛ أو يا إخوتي نظرًا لإيمانكم بربنا يسوع المسيح رب المجد، لا تعاملوا الناس بالانحياز والتمييز! (التفسير التطبيقي الكتاب المقدس)، أو لا تُظهروا محاباة في ممارستكم للإيمان المسيحي. (ماكدونالد).

## أمثلة إيجابية:

# ع أليهو عندما تكلُّم مع أيوب عوضًا عن الله:

«فَأَجَابَ أَلِيهُو.. وَقَالَ:... لاَ أُحَابِينَ وَجه رَجُل وَلاَ أَملُثُ إنساناً. لأَنّي لاَ أعرفُ الملَثَ. لأَنّهُ عَن قَلِيل يَأخُذُني صَانعي» (أي٢٠٣٦ لأَنّي لاَ أعرفُ الملَثَ. لأَنّهُ عَن قَليل يَأخُذُني صَانعي» (أي٢٠٣٦ و ٢١ و ٢١). يبدأ أليهو الكلام مخبرًا أنه لا يحابي وجه أحد، ولا يعرف كيف يملث (يتملق بالألقاب) مهما كانت المداهنة مشبعة لقلب أيوب الذي يجب أن يعرف ذاته ويعرف حقيقة حاله، الأمر الذي عجز أصحابه فيه تمامًا، إنه لم يلجأ إلى كلمات الإطراء، فلم يكن يحابي الوجوه، مما أهّله لأن يتكلم نيابة عن الله.

#### 🗷 يوحنا المعمدان مع هيرودس:

لم يحابي المعمدان هيرودس بل كان يقول له: «لا يحل أن تكون لك امر أة أخيك» وكلُّفه هذا حياته (مر ٦: ١٨).

#### ع بولس مع بطرس:

«لكن لَمَّا أَتَى بُطرُسُ إلَى أَنطَاكيةَ قَاوَمتُهُ مُواجَهَةً، لأَنَّهُ كَانَ مُلُومًا» (غلا7: ١١)، حيث كان الخطأ ضد الحق الإلهي، وترتبت عليه أخطاء أخرى كثيرة، وكان الخطأ علانية، والكثيرون انقادوا وراءه، فتصدى بولس لبطرس بقوة. إنه لم يكن خطاً شخصياً

يستوجب أن يتعاتباً على انفراد. ولم يغضب بطرس من جراً عهذا، ولم يرد على الرسول بولس، بل كان مُصادقًا على كلامه. واستشهد بكتاباته في رسالته «لذلك أيُّهَا الأَحبَّاءُ ... احسبُوا أناة ربَّنا خَلاَصاً، كَمَا كَتَبَ إليكُم أَخُونا الحبيبُ بُولُسُ أيضاً بحسب الحكمة المُعطاة لَهُ» (انظر ٢بط٣:١٤ و ١٥)، فيا له من سلوك راق!

ينبغي أن نعامل الناس كما نريدهم أن يعاملونا، وينبغي أن لا نتجاهل الأغنياء! ولا نحابيهم بسبب ما يمكنهم أن يعملوه لنا، في الوقت الذي فيه نتجاهل الفقراء لأنهم لا يردون لنا في المقابل إلا القليل!

قد نفعلها (المُحاباة) بدون قصد ولسبب عدم الخبرة، في مدارس الأحد، حيث يحدث انجذاب طبيعي نحو طفل وديع، مهندم، لطيف، منظم، مهذب، مرتب، وقد يحدث به اهتمام زائد دون قصد. إن موقف مثل هذا لن يُمحَى من ذاكرة الآخرين، وهكذا الحال ربما مع الشباب الناشئ، فليت القائمين على هذه الخدمة الحسَّاسة أن يتنبهوا! عدم المُحاباة لا يتعارض مع احترام الآخر، ولا سيما الأكبر سنًا، ومركزًا، والحُكَّام، ومَن هم في منصب، فالاحترام ينبغي أن يكون للكبير سواء كان فقيرًا أم غنيًا وأيًا كان وضعه، وكذلك بالنسبة للمرشدين الروحيين!

وهناك فرق بين عدم مُحاباة الآخرين والهجوم عليهم، بين الشجاعة الأدبية وبين التهور وعدم الكياسة، فكوني لا أحابي أحدًا لا يمنع أن أحترمه، ولا يعنى أن أحتقر الغنى لكى أظهر لمن

حولي أنني شجاع و لا أهاب أحدًا. يجب أن يكون كل شيء بلياقة! ليت الرب ينعم علينا بحياة في رضاه، لا مُحاباة فيها، لا في خدمتنا و لا في عبادتنا، فيؤول الكل لمجده و إكرام شخصه.

# رابعًا: الجسدانية في الكنائس

عندما نذكر أن هناك شخصًا جسديًا فنعني: أنه يـ سلك بحـ سب الجسد أو الطبيعة العتيقة ولا يسلك بحسب الروح. وبمعنى آخـ ر: هو شخص لم يحكم على الذات ولم يتحرَّر منها، ويريد أن يعظمها، هو شخص ينقصه التدريب في محضر الله، لذلك قد يحتاج إلـى معاملات إلهية تصل إلى التأديب الشديد.

#### وللحسدانية سببان رئيسيان وهما:

- السلوك حسب البشر واتباع طرق البشر مهما كان هؤلاء البشر «لأَنَّهُ مَتَى قَالَ وَاحدٌ: أَنَا لبُولُسَ وَآخَرُ: أَنَا لأَبُلُوسَ أَ فَلَستُم جَسَديّينَ؟» (اكو ٣: ٤).
- ٧- الاستمرار في تناول اللبن فقط (حقائق بداءة أقوال الله) وإهمال النمو الروحي بدراسة الحقائق المسيحية العميقة، لذا يحرض الرسول بطرس تحريضا صريحا «ولكن انموا في النّعمة وفي معرفة ربّنا ومُخلّصنا يَسمُوعَ المَسيح» (٢بط٣: ١٨).

#### مظاهر الجسدانية في المؤمن:

١- الحسد والخصام: «الْأَنَّكُم بَعدُ جَسَديُّونَ. فَإِنَّهُ إِذ فيكُم حَـسَدٌ

وَخصام وَانشقاق » (١كو ٣: ٣)

- ٧- عدم الخضوع لقيادة الروح القدس في نواحي الحياة المختلفة وكذلك في اجتماعات العبادة. «لأن كل الذين ينقادون بروح الله فأولئك هم (بصفة عامة) أبناء الله» (رو ٨: ١٤).
- ۳- الطفولة الروحية «لم استطع أن أكلمكم كروحيين بل كجسديين... سقيتكم لبنًا لا طعامًا» (١كو ١:٣ و٢).
- ٤- عدم التمييز بين الخير والشر «لأن كُل من يَتَاول اللّبَن هُوَ عَديمُ الخبرة في كَلاَم البر لأناه طفل، وأماً الطّعام القوي فللبَالغين، اللّذين بسبَب التّمر فقد صبارت لَهُم الحواس مُدَربَّة على التّمييز بين الخير والشّر» (عب٥٠٠ و ١٥). (التوسع انظر الحزبية والتسلّط والمُحاباة).

لا نجاح حقيقي لخدمة ولا قبول لعبادة إن لم تكن بالروح القدس ويكون هو العامل فيها في الترنيم والتسبيح (أف٥: ١٨-١٩)، وفي الشكر والسجود «فَاضَ قَلبي بكَلاَم صالح. مُتكَلِّمٌ أَنَا بإنشَائي للمَلك. لساني قَلَمُ كَاتب مَاهر» (مز ٥٤: ١). وهذا ما يميِّز أبناء الله بصفة عامة (رو٨: ١٤)، وهكذا يبنى جسد المسيح «ولكنَّهُ لكُلٌ وَاحدٍ يُعطَى إظهَارُ الرُّوح للمَنفَعَة» (١كو ١٢: ٧).

الأن الجسد موجود فينا، فقد نتعرض للفشل عندما نوسع تحت المسئولية ونكون عرضة لأن نعمل عمل الرب بالجسد وقد نبدأ بالروح ونكمل بالجسد، فعلينا أن نتحذر من الجسد وأن نميت أعماله بالروح.

#### بعض الحقائق عن الجسدانية والروحانية:

- 1- الجسداينة والروحانية نسبية: بالقطع هناك أشخاص روحيون مشهودًا لهم أن سلوكهم وخدمتهم بالروح القدس، ولكن في الأغلب لا بد للجسد أن يطل برأسه حتى ولومرات قليلة. وقد نتعرَّض لأن نبدأ بالروح ونكمل بالجسد. فمثلاً: قد أبدأ الصلاة بالروح وأكمل بالجسد، نفس الشئ قد يحدث في خدمة الكلمة! وإذا لم أستطع أن أعود للخط الصحيح فينبغي التوقف فورًا!
- ٧- قد تكون صفة الجسدانية في المستمع: ففي الوقت الذي فيه يستقبل البعض الكلام بتأثر واضح يشكو البعض من ضعفها وجسدانية مُلقيها. لكن الحقيقة أن الجسدانية قد تكون في المستمع الذي ربما لم يتجاوب بالروح القدس الذي ظهر في مستقبل آخر، وقد ينتج هذا عن أنني ربما أكون وأنا جالس قد رسمت خط سير معيَّن للعظة، نتيجة لترنيمة تأثرت بها أو صلاة أخ في اتجاه معيَّن؛ وهذا يتطلب خضوعًا حقيقيًا كاملاً للروح القدس من المتكلِّم ومن المستمع على حد سواء. وفي هذا أسوق موقف عاصرته عن أخ كان استقباله للعظة بفتور وملل شديد، وقال لي هذا الأخ:

"عندما نظرت من حولي وجدت البعض في تأثر شديد من الكلام فتعلّمت أن لا أحكم في أحد!".

٣- للنقد تأثير سلبي: البعض ينصب نفسه ناقدًا وحاكمًا في كل أمر، يحكم على الترنيمة وعلى الصلاة وعلى العظة، هذا بالروح وهذا بالجسد، وهذا يجعل جو العبادة غير مريح وغير صحي فيفضل الكثيرون الصمت خوفًا من النقد، وهنا قال أحدهم: "لو أخوك صلى بالجسد صل أنت ذات عباراته بالروح، ولو أخوك وعظ بالجسد استقبل أنت عظته بالروح فعلى الأقل تحوى الكثير من عبارات الكتاب المقدس، فحتما ستستفيد". ولا تنس أنه من الممكن أن تكون أنت فحتما سيس في سير الاجتماع بالجسد (لو حدث هذا)، فجميل أن يفحص كل واحد نفسه حاكما عليها وليس على الآخرين!

وفي ختام هذه النقطة نقول جميل أن نحول كلمات النقد إلى كلمات تشجيع يكون لها مفعول أكيد على أخ مبتدئ حتى ولو أخطأ، فالصغير لن يبقى صغيرًا وقد يعمل الله فيه بصورة أو بأخرى من خلال كلماتك المشجّعة.

\* \* \*



# من جيلٍ لجيلٍ

ربما أفضنا في الحديث عن التشجيع بأنواعه وطرقه وكيفيته، وكذلك كتبنا باستفاضة عن تحفظات الشباب على الشيوخ وتحفظات الشيوخ على الشباب في بعض الأمور، ونريد أن نلقي الصوء بعض الشيء على الشيوخ والشباب من جهة استمرارية الخدمة بأنواعها في الكنيسة سواء الكرازة أو الرعاية أو التدبير أو الخدمات المعاونة وغيرها، والكيفية التي بها نأخذ بأيديهم لكي يضعوا كتفهم تحت المسؤولية، فدوام الحال من المحال، وكذلك دوام الأعمار، إن تأنى الرب، فلا بد من وجود من يحمل الراية مع كثيرين، بعد أن فعل برنابا معه ذلك، وهكذا فعل الأتقياء على مر العصور وحتى الآن، وهناك قصص أفاضل، أبطال في عمل الرب، وكيف شُجّعوا وشجّعوا على الخدمة، منهم من رحل ومنهم من على قيد الحياة، تسلّموا راية الخدمة ويواصلون السعي فيها بهمة ونشاط ويشجعون الأجيال التالية. و لا نريد أن نذكر أسماءً، فهم معروفون جيدًا، وفي كل مكان، ومَن لا نعرفه الآن سنعرفه فهم معروفون جيدًا، وفي كل مكان، ومَن لا نعرفه الآن سنعرفه

أمام كرسي المسيح حيث يكون المدح والمكافأة لكل واحد، ولا شك أننا سوف نفاجأ بمن لم نكن نسمع عنهم، وكيف كانوا مُؤثِّرين في دوائر تواجدهم، فسيِّدنا لا ينسى تعب المحبة لأجل اسمه بدءًا من كوب ماء بارد، وهناك نماذج كتابية عديدة لنا أن نتعلم منها وأن نحتذي بها في هذا الأمر.

لقد شجع بولس كثيرين وكان يذكرهم في رسائله بالاسم، ويزكّيهم عند الكنائس التي يُرسلهم إليها على أنهم رفقاؤه وشركاؤه في الخدمة (انظر باب التشجيع). لقد شجعهم ودربهم في إرساليات محدَّدة وطلب منهم أن يشجعوا ويُقِيموا آخرين ليُعَلِّموا هـم أيـضًا آخرين وهكذا تتنقل الراية من جيل إلى جيل. إنها سلسلة متصلة: بولس، ثم تيموثاوس، ثم أناس أمناء، ثم آخرون ... وهكذا.

إن خادم الرب الحقيقي هو الذي يحب الربّب ويريد الاستمرارية لخدمة الرب وإطعام ورعاية قطيعه الغالي على قلبه، فيجتهد في أن يُشجع من يتوسم فيهم الموهبة والاجتهاد من الجيل التالي لـضمان ذلك.

وإعداد رفيق أو مساعد يتطلب إتاحة بل خلق الفرص، ودفعه وإتاحة المجال له، كما فعل برنابا مع بولس وبولس مع تيموثاوس، وتيطس ولوقا وباقي العاملين معه، وهكذا فعل يوحنا وبطرس وغيرهم (انظر باب التشجيع). ويتطلب أيضًا المُتابعة المُستمرة والتشجيع والصبر وطول الأناة، والتدريب والمؤازرة بالصلاة والتوجيه بلطف ووداعة، ليستطيع الشاب أن يقوم بالخدمة ومواجهة الطوارئ وكافة المسؤوليات على أكمل وجه، ويتطلب كذلك تقويم

الخطأ، ومن يتعلُّم من الخطأ قلما يخطئ مرة أخرى!!

لقد كتب بولس عن تيموثاوس: «وَأَمَّا اخْتِبَارُهُ فَأَنْتُمْ تَعْرِفُونَ أَنَّهُ كَوَلَدٍ مَعَ أَبِ خَدَمَ مَعِي لأَجْلِ الإِنْجِيل» (في ٢: ٢٢). والمتابعة تكون ليس فقط في أمور الخدمة بل في مختلف الأمور، ربما العائلية والشخصية، والعلاقة بالآخرين، لقد كان بولس يهتم بحالة تيموثاوس الصحية ويتابعها (اتي٥: ٣٣)، وكتب يوحنا لغايس «أَيُّهَا الْحَبِيبُ، فِي كُلِّ شَيْءٍ أَرُومُ أَنْ تَكُونَ نَاجِحًا وَصَحِيحًا، كَمَا أَنَّ نَفُونَ نَاجِحةً وصَحِيحًا، كَمَا أَنَّ نَفُونَ نَاجِحةً» (٣يو٢).

## مبدأ التضاعف (٢تي ٢: ٢):

إن نجاح الخدمة يكمن في استمرارها قوية، بناءً على تـشجيع وإعداد سابق، وكمثال: موسى ويشوع: «ويَشُوعُ بْنُ نُونِ كَانَ قَـدِ امْتَلاَّ رُوحَ حِكْمَةٍ، إِذْ وَضَعَ مُوسَى عَلَيْهِ يَدَيْهِ، فَسَمِعَ لَهُ بَنُو إِسْرَائِيلَ وَعَمِلُوا كَمَا أَوْصَـى الـرَّبُّ مُوسَـى» (تـث ٣٤: ٩). بولس وَعَمِلُوا كَمَا أَوْدِعْهُ أَنَاسًا أُمَنَاءَ، وَتِيمُوتُوسَ: «وَمَا سَمِعْتَهُ مِنِي بِشُهُودٍ كَثِيرِينَ، أَوْدِعْهُ أَنَاسًا أُمَنَاءَ، يَكُونُونَ أَكْفَاءً أَنْ يُعَلِّمُوا آخَرِينَ أَيْضًا» (٢تَي٢: ٢)، أربع حلقات: يكُونُونَ أَكْفَاءً أَنْ يُعَلِّمُوا آخَرِينَ أَيْضًا» (٢تَي٢: ٢)، أربع حلقات: حيل بولس به جيل تيموثاوس به جيل أناس أمناء أكلفاء به جيل الآخرين بعدهم. وفقدان حلقة واحدة يؤثر علي جيل بأكمله، ويحرم قطيع الرّب من نقل الخبرات من جيل إلى جيل.

#### لاذا ازداد الاحتياج للأجيال المتتالية؟

اتساع مجالات الخدمة: لقد انفتحت أمام الكنيسة حقول ومجالات وأبواب الخدمة كثيرة ومتنوعة، (كانت في ما

مضى محدودة)، تستوعب طاقات وأعدادًا كثيرة من العاملين، لا سيما الشباب «كَسِهَام بِيَدِ جَبَّارٍ، هكَذَا أَبْنَاءُ الشَّبِيبَةِ» (مز١٢٧: ٤)، وإذا كانت طاقة الكبار تتأثر مع الوقت، فجميل أن تتحد طاقة الشباب وحماسهم مع خبرة الكبار في خدمة الرب.

- الخبرات: بدلاً من أن يبدأ الآخرون من الصفر من بعدنا، فلنفتد الوقت معهم، وهذا يوافق كلمات بولس لتيموثاوس (٢تي ٢: ٢)، فيبدأوا بمساعدتنا، وكم هو رائع أن نخدم بطاقتنا وطاقة الآخرين، بخطواتنا وخطوات غيرنا، بصوتنا وصوت غيرنا، وأمام كرسي المسيح ستكون المكافأة لبطرس لأنه ربح الثلاثة الآلاف نفس و لأندراوس الذي ربح وشجع بطرس.
- ۳- المتغيرات والطوارئ: قد يخلو ميدان الخدمة من البعض لسبب أو لآخر، فقد تنتقل شابة مسؤولة عن خدمة إلى مدينة أخرى للزواج، وقد يسافر شاب مسؤول عن خدمة معينة للعمل في بلد آخر، فوجود أفراد متمرنين يسد الفراغ، ويضمن استمرار الخدمة.
- 3- الدخول إلى أعماق جديدة: عندما نسند بعض المسؤوليات البسيطة التي تستهلك حيزًا من وقتنا وتفكيرنا، يفتح الرب أمامنا مجالات أعمق، وربما مجالات جديدة لم تكن مطروقة من قبل.

# كيفيَّة تشجيع وتدريب آخرين للخدمة:

من المسلّم به أن الله هو الذي يُعد خدَّامه وهو الذي يرسلهم واضعًا الدافع في قلوبهم لهذه الخدمة، ولو لا هذا لذهبت كل مجهوداتنا هباءً «إِنْ لَمْ يَبْنِ الرّبُّ الْبَيْتَ، فَبَاطِلاً يَتْعَبُ الْبَنّاوُونَ» (مز ١٢٧: ١). لكن ربما يستخدمنا الرب في ذلك.

#### کیفی؟

الإجابة نجدها في كلمة الله ونستطيع أن نتعلّمها بالنظر في كيفية إعداد الرب للتلاميذ:

قادهم إلى رفقته والشركة معه «وَأَقَامَ اثنَيْ عَشَرَ لِيَكُونُوا مَعَهُ، وَلِيُرْسِلَهُمْ لِيَكُرِرُوا» (مر٣: ١٤):

- ليكُونُوا مَعَهُ: يرون ويشاهدون ويسمعون ويكونون في شركة معه، يتحدثون، يسألون، يستفسرون كما حدث مرارًا كثيرة «وَسَأَلَهُ تَلاَميذُهُ» (مت١٧: ١٠). في أغلب المرات كان تلاميذه كلهم معه، ولكن في حالات محددة كان يختص بطرس ويعقوب ويوحنا برفقته مثل حادثة التجلِّي (مت١٧: ١)، وحادثة إقامة ابنة يايرس (لو ٨: ١٥)، فإذا قادنا الرب لتشجيع شخص على الخدمة معنا، لنحرص أن يرافقنا ويكون في شركة معنا، ليتعلَّم بطريقة عملية من المواقف والتصرفات المصاحبة للخدمة.
- وَلَيُرْسِلَهُمْ لِيَكْرِزُوا: بعد الرفقة والشركة ياتي دور الإرسالية للكرازة «ودَعَا تَلاَمِيذَهُ الاثْنَيْ عَشَرَ.. وأَرْسَلَهُمْ

لِيَكْرِزُوا بِمَلَكُوتِ اللهِ وَيَشْفُوا الْمَرْضَى» (لو ١:٩ و٢)، «وَبَعْدَ ذَلِكَ عَيَنَ الرَّبُ سَبْعِينَ آخَرِينَ أَيْضًا، وَأَرْسْلَهُمُ اثْنَيْنِ الْثَيْنِ أَمَامَ وَجُهِهِ إِلَى كُلِّ مَدِينَةٍ وَمَوْضِعٍ حَيْثُ كَانَ هُو مُرْمِعًا أَنْ يَأْتِيَ» (لو ١:١٠)، وهنا نجد التدريب العملي.

• المتابعة: «ولَمَّا رَجَعَ الرَّسُلُ أَخْبَرُوهُ بِجَمِيعِ مَا فَعَلُوا (لو 9: ١٠)، فَرَجَعَ السَّبْعُونَ بِفَرَحٍ قَائِلِينَ: يَا رَبُّ، حَتَّى الشَّيَاطِينُ تَخْضَعُ لَنَا بِاسْمِكَ!» (لو ١٠: ١٧). لقد قصوا على السرب كل شيء، ولا شك أنه شجعهم ووجههم ونصحهم وناقشهم ووضح لهم، وهنا نجد التقويم (وليس التقييم).

إذا تعلّمنا هذه الدروس من سيّدنا، الرفقة والشركة والإرسالية والمتابعة، لازداد عدد الخادمين الحقيقيين، ولزاد اطمئناننا على مُستقبل الخدمة.

وجدير بالمُلاحَظة أن من ضمن من اختارهم الـرب «يهوذا الإسخريوطي» الذي صار مسلِّمهُ في ما بعد، وحاشا للرب أن يكون قد خُدِعَ في يهوذا، فهو يعلمه تمامًا ويعلم دوافعه، ومع ذلك لم يكن يعامله أقل من باقي التلاميذ، بالعكس كان الصندوق عنده، وكان له من المسؤوليات ما يفوق التلاميذ، وقد اختصه بالإعزاز ساعة العشاء عندما غمس اللقمة في

الصحفة وأعطاه، وأرسله مع التلاميذ للخدمة وأعطاه الفرصة كاملة، لكنه لم يستغلها! ماذا يقول لنا هذا؟ إننا قد نُخطئ الاختيار، وقد ننخدع في البعض: «... سَيَدْخُلُ بَيْنَكُمْ ذِبَابٌ خَاطِفَةٌ لاَ تُـشْفِقُ عَلَى الرَّعِيَّةِ. وَمِنْكُمْ أَنْتُمْ سَيَقُومُ رِجَالٌ يَتَكَلَّمُونَ بِأُمُورٍ مُلْتَويَةٍ...» عَلَى الرَّعِيَّةِ. وَمِنْكُمْ أَنْتُمْ سَيَقُومُ رِجَالٌ يَتَكَلَّمُونَ بِأُمُورٍ مُلْتَويَةٍ...» (أع ٢٠: ٣٠ و ٢٩)، فلا يكون هذا مدعاة للفشل أو لتوقف العمل، أو لتوقف التشجيع، فإن كان هناك واحد خائن كيهوذا فهذا لا يُفسلنا، فهناك أحد عشر من المُخْلِصِين (١١)، وكذلك السبعين تلميذًا وغيرهم وغيرهم وغيرهم، وهكذا الرب يستطيع أن يكشف يهوذا في الوقت المعيَّن.

لقد مكث التلاميذ مع الرب أكثر من ثلاث سنوات، فتعلَّموه وعندما كان السامعون يندهشون من كلامهم ومعرفتهم، تزول دهشتهم لمجرد أن عرفوا أنهم كانوا مع يسسوع (أع٤: ١٣)؛ لقد تأثروا برفقة الرب وتعاليمه التي انطبعت فيهم، فأثر ذلك في خدمتهم وفي كتاباتهم.

# ونستطيع أن نرى التطبيق العملي للتدريب من نموذج معايشة التلاميذ للرب:

- أ- الرب يعمل وهم يرون ويشاهدون ويسمعون.
- ب- الرب يعمل معهم وبهم: في إشباع الجموع أتكأوا الحضور،
   وأخذوا الخبز والسمك من الرب، ووزعوه على الجمهور،
   ثم جمعوا الكسر بعد ذلك.
- ج- أرسلهم الرب ليعملوا وهو يتابع، يقُصُّون عليه كل شيء

#### و هو يُوجههم.

د- بعد صعود الرب كانوا قد تأهلوا لأداء كل العمل بقوة الروح القدس وبالاستناد على الرب، فأصبحوا هم جسده المُعبِّر عن شخصه، قلبه الذي يحب ويُشفق على الجموع، يديه اللتين تعملان، لسانه الذي يستكلَّم، ورجليه اللتين تتحركان، وقد أدرك الناس ذلك وتحققوا أنهم كانوا مع يسوع، ثم مع الوقت فعلوا ذلك مع الآخرين.

ويكتب بولس لتيموثاوس: «ولكِنْ إِنْ كُنْتُ أَبْطِئُ، فَلِكَيْ تَعْلَمَ كَيْفَ يَجِبُ أَنْ تَتَصَرَّفَ فِي بَيْتِ اللهِ» (اتي ٣: ١٥)، وهنا نجد بولس يعمل حساب مواجهة الطوارئ، ولكي لا يتصرف حسب استحسانه، وضح له كيفية التصرف وأعطاه التعليمات كاملة في الأصحاحات التالية.

#### و لنتذكَّر أنه:

- ۱- إن لم نقم، بمعونة الرب، بتشجيع الآخرين، فقد نخسر كثيرًا، لأن الرب لن يعدم وسيلة لذلك، ولكننا نتحمل نحن النقص والإخفاق في الخدمة إن حدث ولم نقم بدورنا. ولنعلم أن مصنع الرب لن يتوقف عن التدريب والتأهيل والإنتاج، فالمصنع الذي جهزنا سيجهز غيرنا.
- ۲- إن لم نستثمر طاقات الشباب في خدمة الرب، فنحن نقدمهم على طبق من فضة للعالم، إذ نُعطي الفرصة للشيطان ليقدم لهم العالم على طبق من فضة. وإذا كان شبابنا من التقوى

التي تجعلهم يرفضون الخطية إذا قدمها لهم إبليس، فقد يُنفقون طاقتهم في غير فائدة.

- ٣- يجب أن نشجع من نتوسم فيهم الموهبة، والاستعداد والميل للتضحية، ولا نشجع دون تمييز، لأن دخول شخص غير مناسب إلى ميدان الخدمة سهل، وإنما خروجه سيكون فيه الكثير من الخسارة والشوشرة!
- ٤- يجب أن نقوم بتزكية الشباب لدى المخدومين (انظر باب التشجيع)، وينبغي أن نُزكيهم في الأماكن التي نُرسلهم إليها «ثُمَّ إِنْ أَتَى تِيمُوتَاوُسُ، فَانْظُرُوا أَنْ يَكُونَ عِنْدَكُمْ بِلاَ خَوْفٍ. لأَنَّهُ يَعْمَلُ عَمَلَ الرَّبِّ كَمَا أَنَا أَيْضًا» (اكو ١٦: ١٠).
- ٥- يجب أن لا نغفل البيئة والخلفية الثقافية والإمكانيات الذهنية لمن نشجعهم وكذلك تطورات العصر، فلا نصدمهم، ولا نحتقر آراءهم ورؤاهم، بل نمد لهم يد المعونة ونراقب من بعيد بين الحذر والحيطة لا بعين الانتقاد والسخرية ولا للتجسس بل للتوجيه الحكيم والتقويم! ولنطلب من الرب أن يفتح عيوننا على أشخاص زودهم الرب بالموهبة، يحبون الرب ويرغبون في أن يعيشوا مكرسين له، ونشعر أن لهم دورًا مؤثرًا في الخدمة مستقبلاً.
- 7- يجب ألا نتوقع من الشاب الحديث في الخدمة أن يـؤدي العمل بنفس الكفاءة التي نقوم بها نحن، أو كما كنا نؤديها في الماضي، فيكفي الشاب الحديث أن يعمـل بـإخلاص حقيقي وبنسبة خمسين في المائة، وبالتدريج سيصل إلـي

ثمانين في المائة، وهكذا... ونحن أنفسنا كبرنا ونمونا في الخدمة بالتدريج، ولم نولد ناضجين وتعرَّضنا لصعوبات كثيرة، فلنصبر على الشباب!

\*\*\*



| ١  | تحبوا بعضكم بعضًا                                 | ١٤٧  |
|----|---------------------------------------------------|------|
| ۲  | وادِّين بعضكم بعضًا                               | 107  |
| ٣  | بالمحبة اخدموا بعضكم بعضًا                        | 107  |
| ٤  | مُقدِّمين بعضكم بعضًا في الكرامة                  | 17.  |
| ٥  | الإضافة                                           | 171  |
| ٦  | مُحْتَمِلِينَ بَعْضُكُمْ بَعْضًا فِي الْمَحَبَّةِ | 177  |
| ٧  | مُسامحين بعضكم بعضًا                              | 177  |
| ٨  | اِعْتَرِفُوا بَعْضُكُمْ لِبَعْضٍ بِالزَّلاَتِ!    | 17.4 |
| ٩  | سالموا بعضكم بعضًا                                | 177  |
| 1. | سلَّمُوا بعضكم على بعض بقبلة مقدسة                | 14+  |
| 11 | الخضوع                                            | 147  |
| ١٢ | وَصَلُّوا بَعْضُكُمْ لاَ جْلِ بَعْض               | 149  |
| ۱۳ | حمل الأثقال                                       | 19+  |
| ١٤ | مهتمين بعضكم لبعض اهتمامًا واحدًا                 | 197  |
| 10 | ملاحظين بعضكم بعضًا                               | 198  |
| ١٦ | القبول                                            | 198  |

| ۱۷ | الشركة بعضنا مع بعض                                                        | 197  |
|----|----------------------------------------------------------------------------|------|
| ۱۸ | التعزية                                                                    | 19.4 |
| 19 | البناء                                                                     | 4.5  |
| ۲٠ | حاسبين بعضكم البعض أفضل من أنفسهم                                          | 4+8  |
| ۲۱ | اللطف                                                                      | 7+0  |
| ** | غسل الأرجل                                                                 | 7.7  |
| 77 | مُعَلمين ا مُندرين ا مُكَلمين بعضكم بعضًا ا                                | 4.9  |
| 37 | فعل الخير لبعضنا البعض وللجميع                                             | 317  |
|    | لا للأمــور الــي تــشوة علاقتنــا                                         |      |
|    | بعضنا ببعض:                                                                | *14  |
| ١  | « لا تكذبوا بعضكم على بعض                                                  | *14  |
| ۲  | لا للنهش                                                                   | ***  |
| ٣  | لاَ يَئِنَّ بَعْضُكُمْ عَلَى بَعْضٍ أَيُّهَا الإِخْوَةُ لِئَلاَّ تُدَاثُوا | 771  |
| ٤  | لا يذُمَّ بعضكم بعضًا أيها الأخوة                                          | 777  |
|    | لا للعُجبولا للإغضابولا للحسد                                              | 777  |
| ٥  |                                                                            | 1    |
| ٦  | - سنب ود درست با ود سنست<br>لا للعجب                                       | 777  |
|    |                                                                            |      |
| ٦  | لا للعجب                                                                   | 777  |





# علاقة المؤمنين معًا كجسد المسيح

يُشار

إلى المؤمنين معًا ككنيسة أنهم: «فلاحةُ الله» كبستان يُثمر لمجد الله، وكذلك «بناء الله» كحجارة حيَّة، و «هيكل الله» لعبادة الله (١١كو٩:٣ و١٧)، وأيضاً «عروس المسيح»، حيث المحبة المتبادلة «أحب المسيح أيضاً الكنيسة وأسلم نفسه لأجلها»، و «نحن

نحبه لأنه هو أحبنا أو لاً» (أف٥: ٢٥ و ٢٦؛ ١يو ٤: ١٩).

ويُشار إليها أيضًا كبيت الله، حيث الترتيب والنظام، ومن هذه الوجهة ينبغي أن تكون الكنيسة هي موضع راحته، وكذلك «عامود الحق وقاعدته» لنشر الحق الإلهي والدفاع عنه (اتي ١٥: ١٥؛ عب٣: ٦)، وجسد المسيح هو موضوع استخدامه، فالجسد هو الوسيلة التي يظهر بها الشخص نفسه، والمؤمنون هم جسد المسيح الذين اختار الرب أن يُظهر نفسه بهم للعالم اليوم، مما يعطي للأمر خطورته وأهميته، والشعور بجسامة المسؤولية.

وإن كان المؤمن يحصل بالنعمة على الخلاص كفرد «آمن بالرب يسوع المسيح» فخلص (أع١٦: ٣١)، لكن ليس فكر الرب أنه يظل كفرد بعد ذلك، بل أن يُصبح عضوًا في جسد المسيح الكنيسة - «لأننا جميعنا بروح واحد أيضًا اعتمدنا (إتحدنا) إلى جسد واحد (جسد المسيح)» (أكو١١:١٢)، «وأما أنتم فجسد المسيح، وأعضاؤه أفرادًا» (أكو ٢٧:١٣)، «لأننا أعضاء جسمه، من لحمه ومن عظامه» (أف٥: ٣٠). هذا الجسد به أعضاء كثيرة، متنوعة، وذلك لأداء أدوار مختلفة، غرضها ومُحصلتها النهائية هي فائدة وخدمة ونمو وبنيان كل الجسد، حيث كل عضو يستفيد ويُفيد بقية الأعضاء. ويُشبّه الوحي هذا بجسد الإنسان في كثرة وتنوع أعضائه بوظائفها المختلفة، والذي يمكن أن نلخصه في الآتي:

" "الجسد به أعضاء كثيرة، كل منها له عمله الخاص، اليد ألها عملها الخاص بها، وكذلك الرجل، والأُذن لا تعمل عمل العين. وكل عضو يؤدي عمله في تناغم وانسجام بدون تذمر أو تشاجر مع بقية الأعضاء، وذلك لمصلحة الجسد، عكس ما يمكن أن يحدث وسط المؤمنين كأعضاء في جسد المسيح من أله تحزب وعجب وتفاخر وحسد وإظهار الذات "ا

ولكن ينبغي أن كل عضو «بحسب ما أخذ موهبة، يخدم بها بعضكم بعضاً، كوكلاء صالحين على نعمة الله المتنوعة» (ابط3: ١٠)، وأخيرًا فإن خير الجسد يتوقف على عمل الأعضاء جميعًا بدون استثناء.

وكما في الجسد المادي، هكذا في جسد المسيح توجد أعضاء لها خدمة ظاهرة، وأخرى لها خدمة غير ظاهرة، ولكنها مهمة، والرب يقدّر عمل هذا وذاك تمامًا. فمثلاً أخ لا يستطيع حضور الاجتماع لكبر سنه، ونظن أنه بلا فائدة، لكنه في الحقيقة سبب بركة كبيرة للاجتماع وللكثيرين! وذلك بسبب صلاته باستمرار لأجل المؤمنين واجتماعهم وبيوتهم. وكذلك شخص مريض، طالت فترة مرضه، العقل والمنطق يقول: "الرب ياخده ويريحه، ويريح اللي حواليه، من التعب والألم"! لكن أ ليس في وجوده صابرًا ومبتسمًا وشاكرًا، وكذلك احتمال من هم حوله له في آلامه وتعبه، وخدمتهم له بدون تذمر أو أنين، شهادة ودرس عملي للآخرين، «شاكرين في كل حين على كل شيء، في اسم ربنا يسوع المسيح» (أف ٢٠٠٥).

وهناك فكران افتراضيان لا وجود لهما في الجسد المادي، وهما:

الفكر الأول، الكبرياء والانتفاخ: بمعنى أن عضوا يشعر بتميزه فيتفاخر وينتفخ على الأعضاء الأخرى ويحتقرها، وبكبرياء يعتقد أنه يستطيع أن يملأ مكان غيره قائلاً له: "لا حاجة لي إليك"! وإن كان لا تقدر العين أن تقول الليد لا حاجة لي إليك، والرأس أيضًا للرجلين لا حاجة لي إليكما (١كو ١٢: ٢١)، أ فتفعل هذا أعضاء جسد المسيح؟! والكبرياء قد تأتي نتيجة إكرام الرب لشخص بغنى مادي أو مركز اجتماعي، أو إمكانيات ومواهب خاصة، فيعتقد أن قوة اقتداره فعلت هذا لجلال مجده (دا؟٠٠٠).

وأسوأ أنواع الكبرياء وأردأها هي "الكبرياء الروحية"، التي قد تأتي كنتيجة لكثرة المعرفة الروحية، فيشعر الشخص بالامتلاء الروحي، لذلك يكتب الرسول بطرس: «... قَدّمُوا في إيمَانكُم ... مَعرفَة، وَفي المَعرفة تَعَفُفًا (ضبط النفس)» (ابطا:٥ و٦)، فالمعرفة قد تنفخ صاحبها، إن لم تكن مصحوبة بضبط النفس.

والفكر الثاني، الحقد والحسد والذات: «إن قالت الرجل: لأنني لست يدًا لست من الجسد» (١٥ ٢١: ٥١) "أنا سايبها لكم وماشي"، إن حسدنا لغيرنا على ما أعطاه الله له هو خطية، فالحسد هو أن "عضوا في الجسد يريد أن يأخذ مركز غيره" إذ يستعر بالتهميش والدونية لأن غيره أكثر تميزًا منه، فالرجل تريد أن ترتفع وتصير يدًا، قائلةً: لأنني لست يدًا فأنا لست من الجسد، والأذن تريد أن ترتفع وتصير عينًا قائلةً: لأنني لست عينًا فأنا لست من الجسد، والأدن تريد ولما كانت كل أعضاء الجسد في حاجة إلى بعضها البعض، فليس هناك مجال للتكبُّر (الخطية الأولى)، ولا مجال للحسد (الخطية الأبير فيها والصغير، الظاهر والمستتر على حد سواء.

ولعل قصة "عازف الفلوت" توضح هذا!

تقول القصة: إنه في حفلة موسيقية كان السير "مايكل كوستا" يقود جوقة موسيقية كبيرة، وفي منتصف الحفلة، وفيما الأبواق تصدح والطبول تُقرع والكمنجات والآلات الموسيقية المختلفة تُطلق أنغامها الشجيّة، تمتم عازف الفلوت الصغير في نفسه قائلاً: وما تأثير هذا الفلوت الصغير وسط

هذه الآلات الموسيقية الكثيرة والكبيرة؟ لن يشعر أحد بسشيء إذا توقفت أنا عن العزف! وهل يسمع أحد أصلاً صوت هذا الفلوت الصغير الذي يكاد يذوب وسط هذا الصخب الموسيقي الكبير؟ قال صاحبنا هذا لنفسه، ووضع آلته على فمه، بدون أن ينفخ فيها. وبعد لُحيظات، صرخ قائد الفرقة: "توقفوا عن العزف! .. توقفوا! إنني أفتقد صوت الفلوت! أين الفلوت؟ إنني لم أعد أسمعه"!

وهكذا أوقف المايسترو الفرقة لأنه لم يعد يسمع صوت الفلوت، إلى أن استرجعه! .. لقد افتقده مايسترو الحفلة!

ألا يشبه هذا إلى حد كبير ما يتعلق باستخدام ما لدينا في خدمــة الرب؟

عزيزي ... إن ما تؤديه سواء كان كبيرًا أم صخيرًا فله كل التقدير عند الرب حتى ولو كان كأسا من الماء البارد! (مت ١٠: ٤٢) ولن يكتمل الأداء ما لم نبذل قصارى جهدنا في ما نكلَّف به من عمل في مجال خدمة الرب أو غيرها. وإنه لأمر حسن في عينى الله أن نؤدي العمل الصغير أحسن أداء كما العمل الكبير.

الرب يسوع هو رأس الجسد، وهو يقوده لتعمل الأعضاء في تناسق بديع إذ تستقبل الإشارات منه هو، الرأس. الرأس الذي وضع الأعضاء في الجسد كما أراد ويديرها كما يشاء، لتؤدي الأعمال المكلّفة بها. فهناك الأعضاء الظاهرة مثل العين والرجل والأذن واليد وكذلك الأعضاء الغير ظاهرة الداخلية مثل الكبد والكلى وغيرها وإذا كان الجسد يقدر أن يعيش بدون يدين أو رجلين حتى لو بدا مُشوَهًا، لكنه لا يقدر أن يعيش بدون القلب أو

الكبد مثلاً، لذا ينبغي على كل عضو أن يقوم بوظيفته في تناغم وانسجام مع بقية الأعضاء. كذلك لا يمكن أن يكون الجسد كله عضوًا واحدًا. (١كو ١٢: ١٤–٢٣؛ رو ١٢: ٤–٨).

ليت كل منا يشعر بأهمية دوره في الجسد فيؤديه على أكمل وجه، وكذلك نشعر بأهمية الأعضاء الأخرى التي معنا في الجسد فنفسح لها المجال للاستخدام الإلهي لتعمر الفائدة على الجسد كله.

ورغم أن هذين الافتراضين، أعني: "الكبرياء والحسد"، لا وجود لهما في الجسد المادي، لكنهما يوجدان وبشدة - للأسف - في جسد المسيح!! ومن هنا تأتي التحريضات الكثيرة والنواهي في كلمة الله تباعًا، واحد وراء الآخر ليتمكن المؤمنون من القضاء على أسباب الضعف والفرقة فيما بينهم.





# علاقات المؤمنين مع بعضهم البعض

يتكرر التعبير «بعضُكم بعضًا» ومترادفاته، في الكتاب المقدس، بخصوص المؤمنين وعلاقاتهم معًا ما يقرب من سبعين مرة، دليلاً على الشركة القوية التي يجب أن تسود علاقات المؤمنين، فما يميِّز الحياة المسيحية الحقيقية هو الشركة الأخوية، ومن تبعات هذه الشركة الالتزام الأدبي بعضنا من نحو البعض، وأحدنا من نحو الآخر.

وفي ما يلي بعض الأوجه الإيجابية التي ينبغي أن تميّز علاقاتنا بعضنا ببعض:

١- «وصية جديدة أنا أعطيكم: أن تحبوا بعضكم بعضًا» (يو٣٤: ١٣)؛
 «لنُحبَ بعضنا بعضًا» (١يو٤: ٧):

يأتي هذا التعبير في صور مختلفة، كوصية، وكتحريض، وكواقع يجب أن نعيشه، وكسبب مُحَفّز لنخدم ونود ونحتمل بعضئنا بعضئا. يتكرر هذا التحريض بصور متنوعة، مباشرة وغير مباشرة، حوالي سبع عشرة مرة، وشارك في هذا كل كتبة العهد الجديد تقريبًا، حتى يعقوب تكلّم عن هذا بصورة غير مباشرة. فإذا كان بطرس يكتب عن المحبة الشديدة التي تستر كثرة من الخطايا، فإن يعقوب يكتب: «أن من ردّ خاطئًا عن ضلال طريقه، يُخلِّص نفسًا من الموت، ويستر كثرة من الخطايا» (يع٥: ٢٠)، ويهوذا عن

«ولائمكم المَحبَيَّة» (يه ١٢)، هذا يرينا الأهمية القصوى للمحبة، المحبة هي الأساس والقاعدة الصلبة لكل تحريض آخر، إذ أنها تحتمل كل شيء وتصبر على كل شيء (١كو١٣).

- ◄ المحبة هي طبيعة الله النشيطة لأن «الله محبة»، وهي التي نتجه بالخير نحو البشر، وقد انسكبت في قلوبنا بالروح القدس (رو٥: ٥)، فتنوقناها وتمتعنا بها، وبها صرنا أولادًا لله «انظروا أيَّة محبة أعطانا الآب حتى ندعى أولاد الله!» (ايو٣: ١)، لذا فهي تقيض من قلوبنا، نحو الله ونحو إخونتا ونحو الجميع.
- المحبة هي أول ثمر الروح «واَمَّا ثَمَرُ الرُّوح فَهُوَ: مَحبَّةً ... (غلاه: ٢٢)، والشيء الأخير الذي يتوج فضائل الإيمان «ولهذَا عَينه واَأْنتُم بَاذلُونَ كُلَّ اجتهادٍ قَدّمُوا في إيمانكُم ... مَحَبَّةً» (٢بطا: ٧). لقد عرفنا هذه المحبة بصورة جديدة، وعلى قياس جديد: «بهذَا قَد عَرفنا المَحبَّة: أَنَّ ذَاكَ وَضَعَ نَفسَهُ لأَجلنا، فَنَحنُ يَنبَغي لَنَا أَن نَضعَ نُفُوسَنا لأَجل الإُخوة» (ايو ٣: ١٦). إنها «... مَحبَّة المَسيح الفَائقَة المَعرفة» (أف٣: ١٩)، لذا فنحن ينبغي أن نحب بعضنا المعرفة» (أف٣: ١٩)، لذا فنحن ينبغي أن نحب بعضنا على قياس جديد وهو «... أن تحبوا بعضكم بعضنا كما أحببتكم» (يو ٥١: ١٢).
- ◄ يجب أن تكون المحبة صادقة من قلب قد تطهّ ر بدم المسيح، ونفس تتطهر في الطريق باستمرار بكلمة الله، محبة عديمة الرياء، حارة وقوية وثابتة وحقيقية! «فأحبوا

بعضكم بعضاً من قلب طاهر بشدة» (ابط ١: ٢٢)، «لتكن محبتكم بعضكم لبعض شديدة، لأن المحبة تستر كثرة من الخطايا» (ابط٤: ٨). فهذا النوع من المحبة لن يُسْهَر بخطايا المؤمنين وسقطاتهم بل يسترها ويغطيها ويعالجها، المحبة لا تتستر بل تستر وتعالج بدون تشهير. عندما كان رئيس الكهنة قديمًا ينير سرج المنارة، كان عليه أن ينظف الفتائل ويجمع الأجزاء المحروقة في صحون ذهبية ويغطيها لكي تطرح خارجًا فيظل القدس نظيفًا دون وجود أي أثر لمخلفات هذه العملية.

المحبة هي «رباط الكمال» (كو ٣: ١٤)، التي إذا غلّفت وكست التصرفات والأفعال فإنها تضفي عليها رائحة وطعمًا وشكلاً رائعًا، إنها الحزام الذي يضبط الهندام، بل الرداء أو المعطف الذي يحوي كل أجزاء اللباس الأخرى، بل قُل هي الشيء الذي يُعطي الشكل الصحيح البديع لكل عمل ولكل فعل! بدونها تصبح الكلمات "شعارات جوفاء" بلا رصيد، «نحاسًا يطن وصنجًا يرن» (١كو ١٠). لذلك يكتب رسول المحبة: «وأمّاً من كان لَهُ مَعيشةُ العالم، ونَظَرَ أَخاهُ مُحتَاجًا، وأغلق أحشاءَهُ عَنهُ، فَكيف تَثبُتُ مَحبّةُ السّفيه؛ يَا أُولاَدي، لا نُحبّ بالكلام و لا باللسّان، بل بالعمل والحق"؛ (ايو ١٧:٣).

◄ المحبة تتسم بالعطاء والبذل والإنفاق، لذا يكتب بولس للكورنثيين عن نفسه: ﴿وَأَمَّا أَنَا فَبِكُلِّ سُرُور أَنفقُ وَأُنفَ وَأُنفَ وَأُنفَ فَ

لأَجل أَنفُسكُم، وَإِن كُنتُ كُلَّمَا أُحبُّكُم أَكثَ رَ أُحَب ُ أَقَل الله لاَ انقطاع (٢كو ١٦: ١٥) وعن التسالونيكيين: «مُتَذَكّرينَ بلاَ انقطاع عَمَلَ إِيمَانكُم، وتَعَبَ مَحَبَّتكُم» (١تس١: ٣). والمحبة التي لا تتعب تلعب، مثل محبة ذاك الذي رأى «... أخ وأُخـت عُريَانين ومُعتَازين للقُوت اليَوميّ، فَقَالَ لَهُمَا: ... امـضيا بسكَم، استَدفئا واشبعاً ... فَمَا المنفَعَةُ؟» (يع٢:١٥ و ١٦).

- ✔ لا يجب أن تكون المحبة على حساب حق الله وكرامة بيته لأن المحبة تُسر بالحق (١كو١١: ٦) وينبغي أن تكون بالحق «صادقين في المحبة» (أف٤: ١٥)، أي نـتكلم الصدق بمحبة، فلا نساوم في أمور الله الواضحة، بدافع المحبة، لكي نصل إلى أمر وسط عندما يكون هناك شر ما، ولا يجب أن نقف على الحياد كأن الأمر لا يعنينا في شيء، فمسؤوليتنا قائمة إلى أن نُطبق المكتوب بالحكم على السرس الموجود أبًا كان نوعه، بالمحبة والوداعة.
- ◄ «المحبة لا تسقط أبدًا»، وحيثما نتوجه المحبة تُقلع وتُؤَسَّر.
  المحبة ليست نشوة شعورية تُختبر لكنها وصية تُطاع.
- ◄ لتُحب بعضنا بعضاً ولنحذر البغضة لأنها عكس المحبة، فالبغضة تُضخم الأخطاء وتُشهر بها، «البُغضة تُهيج خصومات، والمحبة تستر كل الذنوب» (أم١٠: ١٢).

ما أهمية أن نُحب بعضنا بعضًا؟

★ برهان محبتنا للرب: «إن قَالَ أَحَدٌ: إنّى أُحبُّ الله وَأَبغَضَ

أَخَاهُ، فَهُوَ كَاذبٌ» (ايو ٤: ٢٠)، «... وَكُلُّ مَن يُحبُّ الوَالدَ يُحبُّ الوَالدَ يُحبُّ الوَالدَ يُحبُّ المَولُودَ منهُ أيضًا» (ايو ٥: ١).

★ برهان حفظنا وصايا الرب: «الَّذِي عنده وصَاياي ويَحفظُهَا فَهُوَ الَّذِي يُحبُّني» (يو ١٤: ٢١)، «هذه هي وصيتي أن تُحبُّوا بَعضكُم بَعضًا كَمَا أَحبَبتُكُم ... بهذا أُوصيكُم حَتَّى تُحبُّوا بَعضكُم بَعضًا» (يو ١٢:١٥ و١٧)، «وَالنّهَايَةُ، كُونُوا الإِخوة ...» (ابط٢: ١٧)، «وَالنّهَايَةُ، كُونُوا جَميعًا مُتَّحدي الرَّأي بحسٍ وَاحدٍ، ذَوي مَحبَّةٍ أَخَويَّةٍ»
 (ابط٣: ٨).

#### وهل هناك ما هو أغلى من وصاياه على قلوبنا؟

- ★ شهادة علنية أننا تلاميذ الرب: «بهذا يَعرفُ الجَميعُ أَنَّكُم
   تَلاَميذي: إن كَانَ لَكُم حُبُّ بَعضًا لبَعض» (يو ١٣٠: ٣٥).
- ★ برهان الثبات في النور: «مَن يُحبُّ أَخَاهُ يَثبُتُ في النُّور ولَيسَ فيه عَثرَةٌ» (ايو ۲: ۱۰).
- ★ برهان انتقالنا من الموت: «نَحنُ نَعلَمُ أَنَّنَا قَد انتَقَلْنَا مـنَ المَوت إلَى الحَيَاة، لأَنَّنَا نُحبُ الإِخوَة. مَن لاَ يُحبَّ أَخَاهُ يَبقَ في المَوت» (ايو٣: ١٤).

- ★ برهان ثبات الله فينا: «الله لَم يَنظُرهُ أَحَدٌ قَطُّ. إِن أَحَـبَ بَعضنا بَعضا، فَالله يَثبُت فينا، ومَحَبَّتُهُ قَد تَكَمَّلَ ت فينا».
   (ايو ٤: ١٢).
- ★ عدم نشر خطایا الآخرین: «وَلَكن قَبلَ كُلٌ شَيءٍ، لـ تَكُن مَحَبَّتُكُم بَعضكُم لَبَعضٍ شَدیدَةً، لأَنَّ المَحَبَّةَ تَستُرُ كَثَرَةً مـن الخَطَایا» (ابط٤: ٨).

وعندما نحب بعضنا بعضًا محبة ثابتة قويّة ونقيّة، نـستطيع أن نظهر المودة الأخوية بعضنا بعضًا، لذا يأتي التحريض التالي:

## ٢ - «وادّين بعضكم بعضًا بالمحبة الأخوية » (رو١٠: ١٠):

المودّة هي أحد النتائج الظاهرة للمحبة فهي الترجمة العملية للمحبة القلبية ويربط الرسول بطرس المودة بالتقوى والمحبة. «ولهذا ... قدّمُوا في إيمانكُم ... مَحبَّةً» (٢بط١: ٧)، والمؤمن يجتهد أن يخاف الله في السر، ثم يتجه نحو المؤمنين فيودهم في العلن، وتتمثل المودّة الأخوية في اهتمام الواحد بالآخر في الزيارات والعطاء وتسديد الأعواز والاحتياجات.

وإضافة الآخرين ومساعدتهم، ومشاركتهم ظروفهم، وإظهرار المشاعر الطيبة من نحوهم بصورة عملية. وإذا كان لدينا المحبة التي بها مودة الآخرين فإننا نستطيع بهذه المحبة أن نخدم بعضنا بعضاً.

- ۳- «بالمحبة اخدموا بعضكم بعضًا » (غلا ٥: ١٣):
- خدمة الآخرين كانت أحد أهداف مجىء المسسيح إلى

العالم، قال المسيح عن نفسه: «كَمَا أَنَّ ابنَ الإِنسَان لَم يَأْت لِيُخدَمَ بَل ليَخدَمَ، وَليَبذَلَ نَفسَهُ فديَةً عَن كَثيرينَ» (مـت٠٢: ليُخدَمَ بَل ليَخدَمَ، وَليَبذَلَ نَفسَهُ فديَةً عَن كَثيرينَ» (مـت٠٢: ٢٨)، وفي سبيل ذلك لقد بذل كل الجهد فكُتب عنه «يَـسوُعُ .. الَّذي جَالَ يَصنَعُ خَيرًا ويَشفي جَميعَ المُتَسلِّط عَلَيهم إبليسُ» (أع١٠: ٣٨)، لذلك لم يُرض نفسه، ولم يفعل شيئًا لأجل نفسه بل لأجل الآخرين.

- الخدمة وكالة، والرب أعطانا مواهب ليخدم بها بعضنا بعضنا (ابط ٤: ١٠)، فهناك مجال الخدمة الروحية، وهذا له رجاله الذين زوَّدهم الرب بمواهب خاصة لبنيان جسد المسيح، وهذه المواهب ليست للجميع (١٥و١: ٢٨-٣٠)، ولكن هناك خدَم متنوعة مُتاحة لكل المؤمنين، وكل له نصيب فيها إن أراد! الكبار والصغار، ومن الجنسين على حدٍ سواء!!
- مجد الرب هو الغرض الأساسي للخدمة «وكُلُّ مَا عَملتُم بقُول أَو فعل، فَاعملُوا الكُلَّ باسم الرَّبّ يَسُوعَ، شَاكرينَ الله وَالآبَ به» (كو٣: ١٧)، «فَإِذَا كُنتُم تَأكُلُونَ أَو تَـشربُونَ أَو تَفعلُونَ شَيئًا، فَافعلُوا كُلُّ شَيءٍ لمَجد الله» (١كـو١: ٣١). وهذا يعني أنني أفعل الشيء، أي شيء، باسم الرب يـسوع ليتمجَّد الله به ويحل ببركته عليه، وليس حبا في الـشهرة، وتعظيم الذات. إنه لشيءٌ جميل أن يتعوَّد المؤمن على عمل كل شيء كما للرب ولمجده ولسان حاله هل سيتمجَّد الله من جرَّاء هذا العمل؟ كما أن الخدمة برهان المحبة.

"خادم" تعني في أحد معانيها "خدام" أي "عبد"؛ أي أضع نفسي عند أرجل إخوتي، كما فعل السيّد عندما غسل أرجل التلاميذ (يو ١٣)، قال أحد الأفاضل: "تعوّدوا استعباد نفوسكم أحدكم للآخر"، فمكتوب عن الرب «إن ذاك وضع نفسه لأجلنا فنحن ينبغي لنا أن نضع نفوسنا لأجل الإخوة» (ايو ٣: ١٦).

تتنوع مجالات الخدمة، ولنا في تنوع خدمة الرب يسوع المثال والقدوة. فالرب يسوع:

- اهتم بالمرضى وخدمهم وسدّد احتياجاتهم، «فَامَا خَرَجَ يَسُوعُ أَبصرَ جَمعًا كَثيرًا فَتَحَنَّنَ عَلَيهم وَشَفَى مَرضاهُم ... فَأَكُلَ الجَميعُ وَشَـبعُوا» (مــــت ١٤: ١٤ ٢٠، ٢٠: ٣٢). وإن كان ليس لدينا القدرة على شفاء المرضى، لكن بالتأكيد لدينا القدرة على زيارتهم وتشجيعهم ومواساتهم والوقوف اليي جانبهم، ومساعدتهم ماديًّا والصلاة لأجلهم «وصَللاً لأبيمان تَشفى المريض، والربَّبُ يُقيمُهُ ... وصَللُّوا بَعـضكُم لأجل بَعض، لكي تُشفوا. طلبة البار تقتدر كَثيرًا في فعلها» (يعه: ١٥ و ١٥).
- وقف بجوار مَن فقدوا أحباءهم وسائدهم، «فَلَمَّا اقتَرَبَ إِلَى بَابِ المَدينَة (نَابِين)، إِذَا مَيتٌ مَحمُولٌ، ابنٌ وَحيدٌ لأُمّه، وَهيَ أَرِمَلَةٌ ... تَحَنَّنَ عَلَيهَا، وقَالَ لَهَا: لاَ تَبكي ... فَقَالَ: أَيُّهَا الشَّابُ، لَكَ أَقُولُ: قُم! فَجلَسَ المَيتُ وَابتَدَأً يَتَكَلَّمُ، فَدَفَعَهُ إِلَى أُمّه» (لو ٧: ١٢ ٥٠).

- وشاركهم أحزائهم، حيث بكى مع مريم "فَلَمَّا رَآهَا يَسُوعُ تَبكي ... بَكَى يَسُوعُ» (يو ٣٣:١١ و ٣٥)، ونحن نسسطيع أن نقف مع مَن فقدوا أحباءهم ونتعاطف معهم ونبكي معهم ونصلِّي لأجلهم.
- كان يغيث المعيي بكلمة، كما فعل مع يايرس عندما «جَاءَ وَاحدٌ من دَار رئيس المَجمَع (يايرس) قَائلاً لَهُ: قَد مَاتَـت البَنتُكَ. لاَ تُتعب المُعَلِّمَ. فَسَمعَ يَـسوُعُ، وَأَجَابَـهُ قَـائلاً: لاَ تَخَف! آمن فَقط! فَهي تُشفَى» (لو ١٩٠٨ و ٥٠)، ما أجمـل أن نشجّع الآخرين بكلمة الله، وأن يكون كلامنـا مـصلحًا بملح كي يعطي نعمة للسامعين.

### مجالات الخدمة:

واسعة جدًا ومتنوعة جدًا وتسع الكل، ليس هناك مؤمن بدون خدمة. يتنوع الخدّام، ما بين كبير وصغير، وما بين رجل وامرأة، وشاب وشابة وفتى وفتاة، وتتنوع ظروف وأنواع الخدم شاقة أو ميسرة، كبيرة وبسيطة لكن الكل في نظر الله متساوي إذا أخلصنا في الأداء «... لأنّه كنصيب النّازل إلى الحرب نصيب الّذي يُقيم عند الأمتعة، فَإنّهُم يقتسمون بالسّويّة» (١صم٣٠: ٢٤)، والأمين صاحب الوزنات القليلة سمع نفس الكلمات التي قيلت للأمين صاحب الوزنات الكثيرة «فقال له سيّدُهُ: نعمًا أيّها العبد المصالخ والأمين والأمين؛ كُنت أمينًا في القليل فأقيمُك على الكثير. اُدخُل إلى فرح

وخدمتنا بعضنا لبعض بالمحبة تزيل الفوارق وتختصر السافات، تسند الضعيف، وتشجع العاثر وتزيل عوامل الفرقة وتمحو الخصومات وسوء الفهم وتمجد الله وتبنى إخوتنا.

## أمثلة لتنوع الخدَّام والخدمة:

- ✓ الغلام المُوكل على الحصادين (را ٢-٤): حديث السن، وخدمته الشاقة في الحقل وكيف كان متنبهًا لكل شيء فقدم لسيّده تقريرًا وافيًا عن كل مَن كان في الحقل، وعن راعوث، ونتيجة لذلك شجَّعها بوعز ووقف إلى جوارها، فصارت ذات شأن في إسرائيل وسبب بركة لشعب الرب وللعالم أجمع.
- ✓ الفتاة المسبيّة: التي أدَّت خدمة عظيمة لرئيس جيش ملك أرام وشهدت لإله إسرائيل بكلمات بسيطة في مسامع سيدتها «... يَا لَيتَ سَيّدي أَمَامَ النَّبِيّ الَّذي في السيّامرة، فَإِنَّهُ كَانَ يَشفيه من بَرَصه»، وشفي نعمان من برصه والنتيجة «فَقَالَ نُعمَانُ: ... لا يُقَرّبُ بَعدُ عَبدُكَ مُحرَقَةً وَلاَ ذَبيحةً لآلهَةٍ أُخرَى بَل للربّ» (٢مل٥:٣ و ٢٧).
- ✓ الغلام صاحب أرغفة الشعير والآلاف الذين شبعوا: «... غُلاَمٌ مَعَهُ خَمسَةُ أَرغفة شَعيرٍ وسَمكَتَان ... فَاتَّكَأَ الرّجَالُ وَعَدَدُهُم نَحو خَمسَة آلاَفٍ ... فَلَمَّا شَبعُوا ... مَلأُوا الثنتَ عَضرَة قُفَّةً ... فَضلَت عَن الآكلينَ» (يو 7: ٩-١٣).
- ✔ النسوة وشرف خدمتهن للرب: «وَيُونَا امراَأَةُ خُـوزي وَكيل هيرُودُسَ، وَسُوسَنَّةُ، وَأُخَرُ كَثيرَاتٌ كُنَّ يَخدمنَهُ مـن

- أُموَ الهنَّ» (لو ٨: ٣).
- ✓ فيبي وخدمتها «أُوصي إلَيكُم بأُختنا فيبي، الَّتي هي خَادمَةُ الكَنيسَة الَّتي في كَنخَريَا ... صَارَت مُستاعدةً لكَثيرينَ ولي أَنا أيضًا» (رو ١:١٦ و ٢).
- ✓ الفیلبیون وخدمتهم بمالهم، فشارکوا الرسول بولس فی خدمة الإنجیل، وفي تسدید احتیاجاته الخاصة (فی ۱: ٥، ٤: ٦٦).
- ✓ استفاتاس وبیته الذین رَتَبُوا أَنفُ سَهُم لخدمَ ـ المـؤمنین
   (۱کو ۱۲: ۱۵).
- ✓ غايس الحبيب وخدمته للقريب والبعيد «أَيُّهَا الحَبيب؛
   أنتَ تَفعَلُ بالأَمَانَة كُلَّ مَا تَصنَعُهُ إلَى الإِخوَة وَ إلَى الغُربَاء
   ... تَفعَلُ حَسَنًا» (٣يو ٥ و ٢).
- طابيتا بمجهودها وحرفتها وكم من أرامل وفقراء ساعدت وسندت!! «وكانَ في يَافَا تلميذَةٌ اسمُهَا طَابيتَ ... كَانَت مُمتَلئَةً أَعمَالاً صالحةً وإحسانات كَانَت تَعملُها ... مرضت ومَاتت ... فقام بُطرُسُ وجَاء ... فوقفت لديه جميع الأرامل يبكين ويُرين أقمصة وثيابًا ممّا كانت تعملُ غَزالَة وهي مَعَهُنّ (أعه: ٣٦-٣٦).

إنها باقة متنوعة من الخدمات التي نستطيع بها أن نخدم بعضنا البعض، فما هي خدمتك التي تؤديها لكى تخدم إخوتك؟؟ أعظم الخدمات بأبسط الإمكانيات:

- ★ خدمة العمل الفردي: «هذا (أندراوس) وَجَـدَ أُوَّلاً أَخَـاهُ سمعان (بُطرُس)، فَقَالَ لَهُ: قَد وَجَدنا مسيًا الَّذي تفـسيرُهُ: المسيحُ. فَجَاءَ به إلَى يَسُوعَ» (يو ٤١:١ و ٤٢)، وكلنا نعلم خدمة بطرس كرسول وكآنية من أواني الوحي.
- خدمة تعال وانظر: «فيلُبُسُ وَجَدَ نَتَنَائيلَ وَقَالَ لَهُ: وَجَدَنَا ... يَسُوعَ ابنَ يُوسُفَ الَّذي منَ النَّاصرَة. فَقَالَ لَهُ نَتَنَائيلُ: أَ مَنَ النَّاصرَة يُمكنُ أَن يَكُونَ شَيءٌ صَالحٌ! قَالَ لَهُ فيلُببُسُ: تَعَالَ وَانظُر» (يو ١:٥٥ و ٤٦). نثنائيل هذا يقول التاريخ عنه إنه وصل إلى الهند حيث كرز بالإنجيل، وتنقل من مملكة إلى أخرى كارزًا إلى أن وصل إلى ألبانو بأرمينيا العظمى (في ألبانيا حاليًا)، وقُبض عليه أثناء خدمته وحُكم عليه بالصلب.

(نقلاً عن: مختصر تاريخ الكنيسة بقلم أندرو مِلر - ص٠٥).

- ★ خدمة سداد الأعواز: «جُعت فَاَطعَمتُمُوني. عَطشتُ فَسَقيتُمُوني. عَطشتُ فَسَقيتُمُوني ... غَريبًا فَآوَيتُمُوني. عُريانًا فَكَسوتُمُوني. مَريضًا فَزُرتُمُوني. مَحبُوسًا فَأَنيتُم إلَيَّ ... بمَا أَنَّكُم فَعَلتُمُوهُ بأَحَد إخوتي هؤُلاء الأصاغر، فبي فَعلتُم» (مت ٢٥: ٣٥- بأحد إخوتي هؤُلاء الأصاغر، فبي فعلتُم» (مت ٢٥: ٣٥- ٤)، مَن منا لا يستطيع أن يفعل شيئًا من هذا القبيل؟
- ♦ وخدمة الصلاة لأجل المؤمنين: «يُسلّمُ عَلَيكُم أَبفرَاسُ ...
   مُجَاهدٌ كُلَّ حين لأَجلكُم بالصلّوَات، لكَـي تَثبُتُـوا كَـاملينَ

وَمُمتَلئينَ في كُلّ مَشيئة الله» (كو ٤: ١٢).

خدمة القيام والمشاركة في احتياجات المؤمنين: «أُوصي البَيكُم بأُختنا فيبي ... وتَقُومُوا لَهَا في أَيّ شَيءِ احتَاجَتهُ منكُم» (رو ١:١٦ و ٢)، وسأل أليشع الشونمية: «.. فَمَاذَا يُصنَعُ لَك؟ هَل لَك مَا يُتَكَلَّمُ به اللّي المَلك أَو اللّي رئيس الجَيش؟» (٢مل٤: ١٣).

وبعد أن استعرضنا هذه الخدمات المتنوعة والكثيرة، والتي منها ما يختص بالخدمة ومنها ما يختص بالمؤمنين، هل يستطيع أحد منا أن يقول أنا لا أستطيع أن أخدم أو أنا ليس لي خدمة أو ليس لدي إمكانيات؟ اختر ما تريد وما تقدر عليه!!

وإن قام كل منا بدوره، كيف ستكون أحوال المؤمنين وعلاقاتهم معا؟ وكيف يكون منظرهم أمام الذين هم من خارج؟ أحسن ما يكون.

يمتنع الكثيرون عن أداء أبسط الخدمات في الاجتماعات، حتى ولو افتقاد أحد إخوتهم بمكالمة تليفونية ظنًا منهم أن الخدمة من اختصاص الإخوة المتقدمين! وإذا كان الاتجاه العام بين الناس عبادة الذات وطلب الشهرة والمجد، والأيام تشهد وتصرخ بأعلى صوت أن الهدف الأسمى من وراء كل نشاط بين البشر هو المنفعة الشخصية ومحبة الذات، أما خدمة المؤمنين أيًا كان مقدارها ونوعها واتجاهها فإن باعثها المحبة، فبالمحبة وإنكار الذات نخدم أعواز بعضنا البعض، وبأيد سخية نُعطي وبقلب مُحب نُقدّم، ونظير الرسول نُنفق ونُنفَق، ومثل بريسكلا وأكيلا اللذين وضعا عنقيهما لأجل الرسول بولس (رو ١٦: ٤)، نضع نفوسنا لأجل الإخوة!

## ٤- «مُقدّمين بعضكم بعضًا في الكرامة » (رو ١٢: ١٠):

عندما تتعمَّق المحبة بين المؤمنين ويُـودُّون بعـضهم بعـضًا، يصبح من السهل عليهم أن يفضلوا بعضهم على أنفسهم في كل شيء، وإن كان السائد أن الكلّ يبحث عن مصلحته وصوالحه، ويريد أن يصل إلى أعلى الدرجات ولو متسلقًا فوق أكتاف الآخرين، لكن المؤمن له مثال مختلف عن ذلك في المسيح وفي تعليمه، لقد أخذ المسيح المكان الأخير وعلَّمنا قائلاً: «... فَاذهَ ب وَاتَّكئ في المَوضع الأَخير ... لأَنَّ كُلُّ ... مَن يَضعَ نَفسَهُ يَرتَفعُ» (لو ١٠:١٤ و ١١). ولا شك أن هذا يتطلب كثيرًا من التواضع وإنكار الذات، ما أروع يوحنا المعمدان في يومه عندما أتـــى مَــن يخبره قائلاً: «يَا مُعَلَّمُ، هُوزَا الَّذي كَانَ مَعَكَ في عَبر الأَردُنّ، الَّذي أنتَ قَد شَهدتَ لَهُ (يسوع)، هُوَ يُعمّدُ، وَالجَميعُ يَأْتُونَ إِلَيه (باللغة الدارجة تعنى راحت عليك يا يوحنا)». «أجَابَ يُوحَنَّا وَقَالَ: ... إِذًا فَرَحِي هَذَا قَد كَمَلَ ... يَنبَغي أَنَّ ذلكَ يَزيدُ وَأَنِّي أَنَا أَنقُصُ» (يو ٣: ٢٦-٣٠). لقد فرح يوحنا بل كَمُل فرحه مؤكدًا السشهادة بتفوق المسيح عليه (مت٣: ١١)! يفرح المؤمن عندما يُكرَّم أخوه، فإذا كُرّم عضو فجميع الأعضاء تؤيد وتبارك تكريمه، وكأنها تصفق له! عندما خلّص جدعون الشعب من سطوة المديانيين أتي إليه رجال إسرائيل وأرادوا أن يسلُّطوه عليهم هو وابنه وابن ابنه، ومع أنه رفض (قض ٢٢:٨ و ٢٣)، لكن لا شك أن تقدير هم لــه ومحاولتهم تكريمه كان لها صدى جيد في نفسه.

كتب رجل الله ماكدونالد: "مرة كان خادم للمسيح محبوبًا مع

آخرين مشهورين، وقد سبقه عدد منهم إلى المنبر قبل أن ياتي دوره، وعندما ظهر على الباب صفق له الناس بشدة بالغة وبسرعة وقف جانبًا وابتدأ يصفق معهم متجنبًا أن يُختص بكرامة فكر بإخلاص أنها لآخرين! وعندما يفضل كل منا الآخر ويقدمه عنه في أمر ما، فلا بد أن تسود المحبة والمودة وتلمع الشهادة".

وإذا كنا نُحريّض على أن نقدم بعضنا بعضاً في الكرامة، لكن الذي يتعب في خدمة الرب ويخاطر بنفسه من أجل عمل المسيح، له كرامة خاصة؛ لذا أوصى الرسول بولس مؤمني فيلبى بأبفرودتس أن يقبلوه بفرح وأن يكون مثله مكريَّمًا (في ٢٠ - ٢٨). وكذلك أوصى: «أما الشيوخ المدبرون حسنًا فليُحسبوا أهلاً لكرامة مضاعفة، ولا سيما الذين يتعبون في الكلمة والتعليم» (١تي ٥: ١٧).

### ٥- الإضافة، وتشمل:

أولاً: «لا ننسوا إضافة الغرباء» (عب٣١: ٢):

الإضافة هي امتياز عظيم، وهي برهان المحبة، تُقوّي وتُعمّـق الشركة بين المؤمنين وتزيل الكثير من النتـوءات فـي العلاقـات وسوء الفهم بين المؤمنين! وإن كنا لا نطمع في أجرة مـن جـراء إضافة المؤمنين لكن ما أعظم المكافأة!!

وإليك بعض الأمثلة:

إبراهيم: «لا تتسوا إضافة الغرباء، لأن بها أضاف أنساس ملائكة وهم لا يدرون» (عب٣١: ٢)، وذلك وقت أن كان إبراهيم

جالسًا في باب خيمته وقت حر النهار، حيث استضاف ثلاثة رجال مروا عليه (تك ١٨)، وإذ به يكتشف أنه أضاف الرب نفسه ومعه ملاكين!! فيا للشرف!

## والمكافأة:

- ✓ تجدید الوعد لإبراهیم بولادة اسحاق «فَقَالَ (الربّبُ): إنّـي أرجعُ البّيكَ نحو زَمَان الحيَاة ويَكُونُ لسارة امرأتك ابن » (تك١٠:١٨).
- ◄ تكلّم الرب مع إبراهيم عن ما هو مزمع أن يفعله بـ شأن سدوم وعمورة، فقال الربّبُ: «هَل أُخفي عَن إبراهيم ما أنا فاعلهُ؟» (تك١٨: ١٧) فاختبر إبـراهيم عمليًا المكتوب «سر الربّ لخائفيه، وعهده وعهده (مـز٥٧: ١٤).
   وكذلك أعطى الرب لإبراهيم الفرصة والشرف لأن يتوسل إليه من جهة لوط وينقذ لوطًا ابن أخيه من الهلاك حرقًا بالنار مع أهل سدوم وعمورة «ولَمَّا طلّعَ الفَجـر كَان المكلكان يُعَجّلان لُوطًا ... قُمْ ... لئلا تَهلكَ بإثم المدينَة.
   ولَمَّا تَوَانَى ... وأَخرَجَاه ووَضَعَمُورَة كبريتًا ونَارًا ... وحَدَث فأمطر الربّ على سدوم وعمورة «وأرسل لُوطًا من وسَط الانقلاب»
   ... أنَّ الله ذكر إبراهيم، وأرسل لُوطًا من وسَط الانقلاب»
   (تك ١٩: ١٥-٢٤).
- المرأة الشونمية: التي كانت تستضيف رجل الله المقدس أليشع بموافقة زوجها، وكانت تعمل على راحته كغريب وخادم

للرب، «... وكان كُلَّما عَبَر يَميلُ إلَى هُنَاكَ ليَأكُلَ خُبرًا. فَقَالَت للرب، «... وكان كُلَّما عَبَر يَميلُ إلَى هُنَاكَ ليَأكُلَ خُبرًا. فَقَالَت لرَجُلها: ... فَلنَعمل عُليَّةً علَى الحائط صغيرة ونَصغع لَه هُنَاكَ سَريرًا وَخُوانًا وكُرسيًّا ومَنَارة، حتَّى إذا جَاءَ إلينَا يَميلُ إليها» (٢مل٤: ٨-١٠). وقد أظهرت هذه المرأة العظيمة اكتفاءً عظيمًا وسموًا نادرًا، وعندما أراد أليشع أن يكافئها أجابت أنها لا تحتاج إلى شيء فهي ساكنة وسط شعبها، ولكن الله الذي لا يبات مديونا لأحد كافأها.

### والمكافأة:

- ✓ كما قال الرب لإبراهيم في تكوين ١٠: ١٠ هكذا قال أليشع للشونمية: «في هذا الميعاد نحو زَمَان الحَيَاة تَحتَضنينَ ابنًا ... فَحبلَت المَرأَةُ وَوَلَدَت ابنًا في ذلك الميعاد نحو زَمَان الحَيَاة، كَما قَالَ لَهَا أَليشَعُ» (٢مل٤:١٦ و١٧).
- ✓ حفظها الرب من سني الجوع إذ تغرّبت حسب كلام رجل الله، وبعد رجوعها حصلت على كل أملاكها «وكلَّم أليشع أليشع المَرأة ... قُومي وانطلقي .. وتَغرّبي... فقامَت المَرأة وفعلَت ... وفي نهاية السّنين السّبع رجعت... فقال جيحزي ... هذه هي المرأة ... فأعطاها الملك خصيًا قائلاً: «أرجع كُلُّ ما لَها وجميع غلاّت الحقل من حين تركت الأرض إلى الآن» (٢مل٨: ١-٦). ومن منّا ينكر البركة التي عمّت بيته من جرّاء استضافة خدّام الرب، والغرباء من المؤمنين.
- الذي صنع ضيافة كبيرة للرب في بيته ودعى إليها جمعًا كثيرًا من عشارين وخُطاة، بها أكرم الرب، وأتاح الفرصة

لكثيرين أن يتقابلوا مع الرب الذي أتى ليسدد احتياجهم مُعلنَا «لاَ يَحتَاجُ الأَصحَّاءُ إلَى طَبيب، بَل المَرضنى. لَم آت لأَدعُو َ أَبرارًا بَل خُطَاةً إلَى التَّوبَة» (لوه: ٣١ و ٣٢).

- بين إسلماناس: الذين رتبوا أنفسهم لخدمة القديسين وكانوا يضيفون الغرباء (١كو ١٦: ٥٠)، فكانوا موضع إعرزاز ومدح الرسول بولس شخصيًا وسائر المؤمنين.
- غايس: كان غايس مضيَّافًا ليس فقط للغُرباء بل ولكل الكنيسة «يُسلّمُ عَلَيكُم غَايُسُ مُضيّقي وَمُضيّفُ الكَنيسية كُلّهَا» (رو ١٦: ٣٣)، فكان موضع إعزاز وتقدير الجميع.
- غايس الآخر: كان مُضيفًا للإخوة وللغرباء فكتب إليه الرسول يوحنا مُشَجعًا: «أَيُّهَا الحَبيبُ، أَنتَ تَفعلُ بالأَمَانَة كُلَّ مَا تَصنَعُهُ إلَى الإخوة وَإلَى الغُربَاء، الَّذينَ شَهدُوا بمحَبَّتك َ... فَنَحنُ يَنبَغي لَنَا أَن نَقبَلَ أَمثَالَ هؤُلاَء، لكَي نَكُونَ عَاملينَ مَعَهُم بالحَقّ» (٣يو ٥-٨).
- أيضًا من صفات الأسقف أن يكون مضيفا للغرباء، ولعل بطرس الرسول مارس ذلك عمليًا مع رُسُل كرنيليوس «فَدَعَاهُم إلَى دَاخل وَأَضَافَهُم» (أع١٠: ٢٣).

لعل هذه الأمثلة تكون دافعًا ومحفزًا لنا للقيام بهذه الخدمة المهمة، إنها لا تحتاج إلى موهبة من نوع خاص ولكنها تحتاج إلى قلب يحب الرب ويحب المؤمنين!! ونحن نستضيف الآخرين لا لطمع في أجرةٍ أو مكافأةٍ، ولكن تنفيذًا لتحريض الكتاب وتشبهًا بأبينا السماوي «... والمُحبُّ الغريبَ ليُعطيَهُ طَعَامًا ولَبَاسًا. فَأَحبُوا

الغَريبَ!» (تث١٨:١٠ و ١٩).

ويدرك أهمية إضافة الغرباء من تنقل في البلاد والاجتماعات. فتأثيرها مُنعش ودائم، لا تمحوه السنون.

إننا نتعلَّم من الشونمية البساطة في الإضافة، فمع أنها مُقتَدرة لكنها قدَّمت لرجل الله حجرة بسيطة فيها كل ما يلزم لإراحته بدون بذخ أو تباهي!! ومن يقدم ممَّا لديه، دون تبذير ودون تقتير، فهو مُنعش للرب وللضيف! فالضيافة تعني ببساطة أنك تجعل الآخرين يشعرون بالراحة والألفة والانتعاش في بيتك.

وإذا كانت إضافة الغرباء مهمّة لمُمارسة وتعميق الـشركة المسيحية ولتقدّم الإنجيل وتقوية أواصر المحبة بين أعضاء الجسد الواحد فإن إضافتنا بعضنا لبعض تزيل الكثير من سوء الفهم بيننا وتعمق شركتنا معًا لذا يأتي التحريض:

## ثَانبًا: «كونوا مُضبِفين بعضلم بعضًا بلا يمدمني (ابطع: ٩):

هذا التحريض يسبقه القول: «لتكن محبـتكم بعـضكم لـبعض شديدة»! فالضيافة من ثمار المحبة. وإذا كنا نحرص على إضافة الغرباء فكم وكم ينبغي أن نحرص على إضافة بعضنا البعض، إنها نوع من الشركة الحبية، هذا ما يتكلَّم عنـه يهـوذا فـي رسـالته «ولائمكم المحبيَّة». لقد كاد هذا النوع من الضيافة أن ينـدثر مـن حياتنا، الأمر الذي له تأثيره على فتور العلاقة بين المؤمنين.

ويجب أن تكون الإضافة بلا تذمر أو ارتباك، لقد قبلت مرثا الرب في بيتها، وقامت من نحوه بواجب الضيافة، المصحوبة

بالتذمر وعدم الرضا إذ قالت للرب: «أما تبالي أن أختي قد تركتني أخدم وحدي؟ قُل لها أن تُعينني!» (لو ١٠: ٤٠)، والرب في نعمت صحح مفاهيمها وأرشدها للصواب بالقول: «مرثا، مرثا، أنت تهتمين وتضطربين لأجل أمور كثيرة، ولكن الحاجة إلى واحد». ثم أثنى على ما فعلته مريم (لو ١٠)، وجميل أن مرثا استوعبت الدرس، وعندما صنعوا للرب عشاءً في يوحنا ١٢ كانت تخدم بهدوء وفرح داخلي بدون تذمر، مع أن عدد الضيوف كان أكثر مثير ا من المرة السابقة.

#### لا يجب أن تتحول فرص الإضافة إلى النميمة والأحاديث غير البناءة.

وبالإضافة إلى إضافة بعضنا بعضاً، وإضافة الغرباء، فإنه ينبغي أن نستضيف أيضاً من لا يستطيعون أن يردوا لنا هذا المعروف (لو ١٤: ١٢-١٤).

الإضافة يصاحبها تعب وعطاء وتضحية، تعب اذيذ ومنعش ومريح. ويجب أن تكون البساطة والمحبة الشديدة هي طابعنا، لكي لا يكون هناك ثقل من أي نوع على البيوت والأفراد في التجهيز. المحبة الشديدة لا تعمل حساب المسكن الضيق أو ضيق ذات اليد، لأن القلوب التي أعطيت أو لا للرب هي قلوب متسعة وتجعل كل شيء ممكناً.

٦ - «مُحتَملينَ بَعضُكُم بَعضًا في المُحَبَّة » (أفه: ٢) ، «مُحتَملينَ بَعضُكُم
 بَعضًا » (كو٣: ١٣).

في هذا يكتب الرسول بولس: «فيجب علينا نحن الأقوياء أن

نحتمل أضعاف الضعفاء، ولا نُرضي أنفسنا ...» (رو ١٥: ١) فإرضاء النفس لا يتفق مع احتمال الآخرين، احتمال الآخرين يلزمه التنازل عن حقوقي الشخصية، لو تطلب الأمر، لكي لا أعثر أخي «حَسَنٌ أَن لاَ تَأكُلُ لَحمًا وَلاَ تَشرَبَ خَمرًا وَلاَ شَيئًا يَصطَدمُ به أَخُوكَ أَو يَعثُرُ أَو يَضعُفُ» (رو ١٤: ٢١)، ولا نغفل أننا معرَّضون من وقت لآخر لأن يخطئ أحدنا في حق أخيه لسبب الجسد الذي فينا، لكن متى توفرت المحبة نستطيع أن نحتمل مَن يسيئ إلينا، وطبعًا من الأفضل أن نكون ساهرين فلا نسيئ إلى أحد.

## ٧- «مُسامحين بعضكم بعضًا» (كو٣: ١٣):

ليس فقط أن نحتمل ضعف الآخرين، وإساءتهم، بل أن نسامحهم أيضًا، لماذا؟ لكي لا تبقى رواسب تتراكم في النفس مع الوقت، هذه الرواسب تولد فينا مشاعر المرارة من نحو إخوتنا وشيئًا فشيئًا يحدث الانفجار. المسامحة تعني نسيان الإساءة، وأعظم دافع لهذا هو «كما غفر لكم المسيح أيضًا» (كو ٣: ١٣) وأيضًا: «كما سامحنا الله أيضًا في المسيح» (أف؟: ٣٢).

ليتنا نغفر من أقصر طريق للآخرين «لا تغرب الشمس على غيظكم، ولا تعطوا إبليس مكانًا» (أف: ٢٦ و٢٧)، فلل نعطي إبليس فرصة لأن يُعمّق الجروح ويبعد المسافات بيننا، حتى وإن كان البعض يرى التسامح ضعفًا ويرى أن الغفران هو تفريط في الحقوق.

لا ينبغي أن يكون التسامح والغفران على حساب الحق ولنا رجعة إلى هذا الأمر.



#### استرداد العلاقات المفقودة:

لا يقتصر الأمر على الغفران والتسامح فقط، بل أيضًا علينا دور في إصلاح العلاقات بمعونة وحكمة يعطيها الرب، لأن العلاقات بين المؤمنين مهمة وضرورية ولازمة ويجب أن نحافظ عليها ونحرص على إرجاعها وقت تصدعها، ونضج طرفي العلاقة، يساعد على إرجاعها من أقصر طريق. فالمخطئ لا يستريح له بال إلا بالصلح مع أخيه (مت ٥: ٣٢و ٢٤)، والمساء إليه لا يسكت على الفجوة الحادثة بل يذهب ويعاتب بروح المحبة (مت ١٨: منهدم كل طنون وضعها إبليس لشرخ هذه العلاقات.

# ٨- «اعتَرفُوا بَعضُكُم لبَعضٍ بِالزَّلَاتِ!» (يع ٥: ١٦).

«بعضكم لبعض» لا توجب أبدًا الاعتراف لأشخاص بعينهم، ولا تعني أبدًا أن ننقل أمورنا السرية إلى الآخرين، ولكن المقصود بوضوح أنه عندما يخطئ شخص في حق شخص آخر فعليه أن يعترف لهذا الشخص بالخطأ في حقه، مع ملاحظة أنه من الممكن أن يعترف الشخص أمام أشخاص يثق فيهم، بأمور صدرت منه، (ليس ضدهم)، لكي يُصلُّوا معه ويُساعدوه.

## كيفية الاعتذار عن الخطأ وقبولم:

◄ إن الخطأ الذي ارتكب في حق الرب (خطية سرية ليس فيها إساءة لشخص ما)، يجب الاعتراف به للرب وحده، أما الخطأ الذي ارتكب في حق شخص، فيجب الاعتراف به

لهذا الشخص مع الاعتراف به للرب أيضًا، لأنني عندما أخطئ في حق أخي فهذا خطأ في حق الرب بالدرجة الأولى.

٨ ينبغي أن يكون الاعتراف بالكيفية التي حدث بها الخطأ، بمعنى أنه إذا كان الخطأ قد حدث أمام أحد أو أمام مجموعة من الناس فينبغى أن يكون الاعتراف واضحًا وصريحًا أمام ذات المجموعة، بمعنى أن لا يستخدم المُخطئ عبارات مطاطة من عَيّنة: "إذا كنت أخطأت في حق أحد، فأنا آسف"، أو "إذا كان أحد زعل منى فأنا مـش قصدي أزعل حد"، أو "أنا لم أكن أقصد هذا"، أو "لا يا أخي، لماذا تفسر الأمر بهذا الـشكل"! ينبغي أن يكون الإقرار بالخطأ وإدانة الذات بدون أقل عذر أو إلقاء اللوم على الآخرين أو على الظروف. وأيضًا لا يصلح أن يكون الخطأ قد حدث أمام الناس، ثم يزور المخطئ الأخ المُخطَا في حقه زيارة خاصة، ويعتذر له على انفراد، كل هذا يدل على الكبرياء والاعتداد بالذات، والاستهانة بالآخرين وهو في حقيقته عدم اعتراف بالخطأ! والمثل الشعبي الساخر يقول: "يضربني في شارع ويعتذر لي في حارة!". ويقول رجل الله الفاضل الراحل هلال أمين: "الغفران لا يأخذ طريقه إلا بالتوبة وإدانة الذات والإقرار بالذنب تمامًا بدون التماس أي أعذار وفي حالة توبة الشخص، ينبغي مسامحته فورًا، وكل من لا يسامح أخاه التائب يقع تحت التأديب

الإلهي، ويتذوق مرارة الكأس التي أراد أن يسقي أخاه منها لأن الآب يحكم الآن في بيته بغير محاباة حسب عمل كل واحد (ابط ۱: ۱۷)، والسلوك بالحقد والضغينة يغضبه. وإذا كان الله قد سامحنا بالكثير، أ فلا ينبغي أن نسامح نحن بالقليل؟! (مت١٨: ٣٥-٣٥)".

وبلغة ذبيحة الإثم، فإن الشخص المُساء إليه يُعوَّض بالقدر الذي سُلب منه ويُضاف إليه الخمس. فمثلاً إذا كنت تعودت على عدم احترام أخي، فيجب أن أعوضه بكرامة أكثر واحترام أكثر من المعتاد عندها سيكون التعامل بقلب مفتوح وسيزول أي سوء فهم، بعد هذا أستطيع أن آتي إلى الله وأعترف بذنبي متمثلاً في تقديم ذبيحة الإثم فيصفح الله عني (٧٦: ١-٧).

## بركات الاعتذار عن الخطأ، وبركات الغفران الأخوى:

(۱) تُقبَل ذبائحنا (الروحية) وتقدماتنا (عبادتنا): «فَإِن قَدَّمتَ قُربَانَكَ إِلَى المَذبَح، وَهُنَاكَ تَذَكَّرتَ أَنَّ لأخيك شَيئًا علَيك، فَاتركُك هُنَاكَ قُربَانَكَ قُدَّامَ المَذبَح، وَاذهَب أَوَّلاً اصطلح مَعَ أَخيك، وحينئن فَاصلة تُعَالَ وقَدّم قُربَانَكَ (مت٥: ٣٢و ٢٤)، «بَل آثَامُكُم صارت فَاصلة بينكُم وبَين الهكُم، وخَطَاياكُم سترت وجهة عنكم حتَّى لا يَسمع» (إش٥: ٢).

فالله لن يقبل عبادة أخ أخطأ في حق أخيه، لأن العبادة (القربان) لن تُعوض الرب عن ظلمنا لإخوتنا ولن تشفع لنا عنده، فالحسنات لن تذهبن السيئآت! لذلك اترك قربانك! سو مشكلتك! وإن كان

ذلك صعبًا جدًا على الطبيعة البشرية، لكنه في الحقيقة لا بد منه لتجنب المشاكل وتسويتها بين المؤمنين! وكذلك لا بد منه أمام الله الذي لا يرضى بتقدمة شخص في خصومة مع أخيه، وظلم الأخ لأخيه يجعل قربانه (عبادته) غير مقبول لأنه «هل مَسرَّةُ السرَّبِ المُحرَقَات وَالذَّبائح كَمَا باستماع صوت الرَّبَّ؟ هُوذَا الاستماع أفضلُ من الذَّبيحة، والإصغاءُ أفضلُ من شحم الكباش» (اصمه ا: أفضلُ من الترك قربانك فالله لا يُخدع بالمظاهر، والتدين الكاذب، ولا ينفع معه صورة التقوى بل التقوى الحقيقية. إن التصالح مع أخي، هو أكثر أهمية يسبق في أهميته تقديم القربان للرب الذي يحذر من تقديم القربان، ومن الغضب على إخوتنا بلا سبب قائلاً: «... إنَّ تقديم القربان، ومن الغضب على إخوتنا بلا سبب قائلاً: «... إنَّ كُلُ مَن يَغضنَبُ عَلَى أَخيه بَاطلاً يَكُونُ مُستَوجِبَ الحُكم» (مـت٥: كُلُ مَن يَغضنَبُ علَى أَخيه بَاطلاً يَكُونُ مُستَوجِبَ الحُكم» (مـت٥: وكذلك يشجع على إكرام الزوج لزوجته (ابط٣: ٧).

ويُعلِّق رجل الله ماكدونالد: "إذا أعثر أحدهم شخصًا آخر سواء بالغضب أو لأي سبب من الأسباب فلا فائدة من أن يقدم تقدمة لله لأنه لا يُسَر بها .. فعلى من أعثر أن يذهب ويصطلح أولاً ويُصلح خطأه، وبعد ذلك يقدم تقدمته..

يظن البعض أن هذه الحالة - «لأخيك شيء عليك» - تـصدق فقط عند الاقتراب إلى عشاء الرب، ولكـن هـذا خطـأ، فحالتـا الروحية وعلاقاتنا مع إخوتنا يجب أن تُلاحظ كل حين، حتى وقت قراءة كلمة الله والصلاة الفردية، مع ملاحظة أن المسيحي فـي عشاء الرب لا يقدم قربانًا لله، لأن المسيح بقربان واحد قد أكمـل

المقدَّسين (عب ١٠: ١٤)، والله هو الذي قدَّم المسيح (رو ٣: ٢٥)، والمسيح قدَّم نفسه (عب ٩: ١٤)، ولكن عشاء الرب مقدَّم لنا من الرب، ونحن نقدم له سبحنا وسجودنا إزاء ذلك.

(٢) الاعتراف بالخطأ هو الطريق للغفران للمُخطئ: كما قال الرب: «... وَإِن أَخطاً إلَيكَ أَخُوكَ فَوبّخهُ، وَإِن تَابَ فَاغفر لَهُ. وَإِن أَخطاً إلَيكَ سَبعَ مَرَّاتٍ في اليَوم، ورَجَعَ إلَيكَ سَبعَ مَرَّاتٍ في اليَوم قَائلًا: أَنَا تَائبٌ، فَاغفر لَهُ» (لو ٣:١٧ و ٤). وعندما سأل بطرس: «يَا رَبُّ، كَم مَرَّةً يُخطئُ إلَيَّ أَخي وَأَنَا أَغفر لَهُ؟ هَل إلَى سَبع مَرَّاتٍ؟ قَالَ لَهُ يَسُوعُ: لاَ أَقُولُ لَكَ إلَى سَبع مَرَّاتٍ، بَل إلَى سَبعينَ مَرَّاتٍ، بَل إلَى سَبعين مَرَّاتٍ» ورد في متى ١٨: ١٥-١٧.

في إنجيل متى يقول اذهب إليه: «وعاتبه» وفي إنجيل لوقا يوضح معنى العتاب بالقول: «فوبّخه»! بمعنى اللوم والتأنيب، أو إظهار الخطأ له وينبغي أن يكون التوبيخ لخير الأخ بمساعدته على كشف الخطأ فيقر به ويعتذر عنه، وليس لإرضاء ذواتنا، إذ ليس القصد من التوبيخ أو التأديب هو الانتقام من الشخص المُسيء أو إذلاله أو إحراز انتصار عليه بل بالحري ردَّه إلى الشركة مع إخوته ومع الرب، من هنا تأتي ضرورة تقديم التوبيخ بروح النعمة حتى يمارس بالطريقة التي ترضي الله، كما أن النعمة ضرورية لاحتمال ظهور الجسد وثورة الأخ أثناء التوبيخ. وليس المقصود من النعمة مطلقًا أن تتغاضى عن ما هو شر.

لكن ثمة شيء غريب يحدث بين المؤمنين هذه الأيام!

الأخ يخطئ في حق أخيه، ويلاحظ أن العلاقة معه فاترة، فيبادره بالسؤال: "هل أنت متضايق مني في شيء"!! وعندما يجيبه بالإيجاب! يتهمه بعدم التحمل وبأن حوصلته ضيقة (قلبه غير مُتسع)، وأن مؤمني هذه الأيام لا يتحملون بعضهم البعض، وذلك بدلاً من أن يعتذر له! وبدلاً من أن تُحل المشكلة بكلمة واحدة هي "آسف" فإنها تتعقد أكثر. إن آفة هذه الأيام هي أنه بدلاً من الاعتذار عن الخطأ بكلمات قليلة مغلفة بالمحبة الصادقة، فإننا نستغرق الساعات في مناقشات عقيمة لجلب المبررات، وأنه "ماكانشي قصدي كده!!"، فهل نتعلم سياسة الاعتراف بالخطأ والاعتذار عنه؟!

- (٣) التمتع باستجابة الصلاة، وغفران الله، وتجنب التأديب الإلهي: «وَمَتَى وَقَفْتُم تُصلُّونَ، فَاغفرُوا إِن كَانَ لَكُم عَلَى أَحَدٍ شَيءٌ، الإلهي: يغفر لَكُم أيضًا أَبُوكُمُ الَّذي في السَّمَاوَات زلَّاتكُم وَإِن لَم تَغفرُوا أَنتُم لاَ يغفر أَبُوكُمُ الَّذي في السَّمَاوَات أيضًا زلَّاتكُم» (مرر ٢٠:١٥ أنتُم لاَ يغفر أَبُوكُمُ الَّذي في السَّمَاوَات أيضًا زلَّاتكُم» (مرر ٢٠:١٥ كُلُّ وَاحدٍ لأَخيه زلَّاته» (مت ١٨: ٢٠-٣٥).
- (٤) الاعتراف بالخطأ ضرورة لكي تُسترد شركة المُخطئ مع جميع الأطراف، مع المُخطأ في حقه، مع الله ومع الكنيسة أيضًا، والاعتراف بالخطأ ضرورة لتجنب التأديب الكنسي.

### وماذا لو تجاهل الأخ هذا الأمر؟

ربما يتجاهل الأخ الأمر لأنه غير مدرك أنه أخطأ إليك، وهنا يقول الكتاب: «وَإِن أَخطاً إِلَيكَ أَخُوكَ فَاذهب وعَاتبه بَينَكَ وَبَينَـهُ

وَحدَكُما. إِن سَمعَ منكَ فَقَد رَبحتَ أَخَاكَ. وَإِن لَم يَسمَع، فَخُذ مَعَكَ أَيضًا وَاحدًا أَو اثْنَين، لكي تَقُومَ كُلُّ كَلَمَةٍ عَلَى فَم شَاهدَين أَو ثَلاَثَةٍ. وَإِن لَم يَسمَع من هُم فَقُل للكَنيسَة. وَإِن لَم يَسمَع من الكَنيسَة فَل يكُن عندكَ كَالوَثَتي وَالعَشَّار» (مت١٨: ١٥-١٧)!

لم يقل الكتاب: اغفر له وسامحه، وكأن شيئًا لم يحدث، كلا، بل اذهب إليه! عاتبه على انفراد فربما يقر بذنبه ويرجع عن طريقه، فتسامحه وينتهى الأمر وتستمر الشركة.

ولكن لماذا على انفراد؟ لأنه ربما يحتاج الأمر إلى توبيخ، وإن حدث التوبيخ أمام الآخرين ونتيجة لضعف الأخ ربما يثور لكرامته ويخجل من الإقرار بالخطأ، وتتصلب إرادته فيسعى لتبرير نفسه!

في حالة رفضه العتاب والاعتراف بذنبه فعلى الأخ المُساء إليه أن يأخذ معه أخًا أو اثنين، مُميّزًا من الأنسب من بين إخوته يصلح لهذه الخدمة الحيوية! «... أ هكذا ليس بينكُم حكيمٌ، ولا واحدٌ يقدرُ أن يقضي بين إخوته؟» (اكو ٦: ٥)، فإذا استمر الإصرار: «فقُل للكنيسة»، ويكون الآخران شاهدين والكنيسة لها حق التصرف، أما أنت فلا يكن لك شركة معه على الإطلاق!

إذا كان الاعتراف شرط الغفران، فهل يستطيع الأخ المخطأ في حقه أن يمارس حياته الروحية؟ ألا يكون هناك شيء من المرارة في نفسه؟

يقول رجل الله وليم ماكدونالد: منّى أخطأ إليَّ أخ:

★ يجب أن أغفر له على الفور (في قلبي) (أف٤: ٣٢)،
 لأتحرر من الشعور بالمرارة ومن الروح غير المتسامحة.

- ★ لا أعلن له مسامحتي .. فالمغفرة العلنية لا تنفع حتى يكون المذنب قد تاب .. لذا يلزم الذهاب إليه وتوبيخه في المحبة أملاً في أن يقود ذلك إلى الاعتراف والتوبة (لو ١٧: ٣).
- ★ حالما يعتذر الأخ المخطئ ويعترف بخطيته أُخبره بأني قد غفرت له، وإن أخطأ مرارًا ثم صرح بأنه تاب، فيجب أن أغفر له (لو١٧:٤).

"يا أخى اغفر! يا أخى سامح! المسيح سامحنا وغفر لنا!"، عادة يكون هذا لسان حال الكثيرين عندما يحدث خلاف بين أخ ين بعيدًا عنهم، ويُدَلِّلُون على التسامح بموقف يوسف مع إخوته، ولكن هؤ لاء جانبهم الصواب؛ لأن يوسف تصرف بطريقة كتابية مثالية، فمع أنه كان يُحب إخوته بصدق، وكانت أحشاؤه مُتقدة من نحوهم، وقلبه يتوق لأن يعلن لهم ذاته، حتى إنه بكى أكثر من مرة «وَاستَعجَلَ يُوسُفُ لأَنَّ أَحشَاءَهُ حَنَّت إِلَى أَخيه وَطَلَبَ مَكَانًا ليَبكيَ، فَدَخَلَ المَخدَعَ وَبَكَى هُنَاكَ ثُـمَّ غَـسَلَ وَجهَـهُ وَخَـرَجَ وَتَجَلَّـدَ» (تك ٣٠:٤٣ و ٣١- انظر أيضًا تك ٤٥: ٢). ومع أنه أظهر محبته لإخوته، والدليل، أنه ذبح لهم وتغدَّى معهم (تك ١٦:٤٣ و١٧)، (دليلاً على غفرانه لهم في قلبه)، إلا أنه لم يعلن نفسه لهم، ولم يعلن أنه غفر لهم وسامحهم إلا بعد أن تنبهت ضمائرهم من نحــو من أثموا في حقهما، أبيهم يعقوب وأخيهم يوسف، وسمعهم يقولون: «حَقًّا إِنَّنَا مُذنبُونَ إِلَى أَخيِنَا الَّذي رَأَينَا ضيقَةَ نَفسه لَمَّا استَرحَمَنَا وِلَم نَسمَع. لذلكَ جَاءَت عَلَينًا هذه الصّيقَةُ ... فَهُ وَذَا دَمُ لهُ يُطلَبُ» (٢١:٤٢ و ٢٢)، أما عن أبيهم فقد قال يهوذا ليوسف: «فَالآنَ مَتَّى

جئتُ إلَى عَبدكَ أَبِي، وَالغُلاَمُ لَيسَ مَعنَا، وَنَفسُهُ مُر تَبطَ قُ بنف سه، يكُونُ مَتَى رَأَى أَنَّ الغُلاَمَ مَفَقُودٌ، أَنَّهُ يَمُوتُ، فَيُنزِلُ عَبيدُكَ شَيبَةَ عَبدكَ أَبينَا بحُزنِ إلَى الهَاوِيَة ... لأَنّي كَيفَ أَصعَدُ إلَى أَبي وَالغُلاَمُ لَيسَ مَعي؟ لئلا أُنظُرَ الشَّرَ الذّي يُصيبُ أَبِي» (تك ٤٤: ٣٠-٣٤). عندئذ «عَرَقَفَ يُوسُفُ إِخوتَهُ بنفسه ... قائلاً: ... تَقَدَّمُوا إلَيَ ... أَنَا يُوسُفُ أَخُوكُمُ الَّذِي بعتُمُوهُ إلَى مصر ... وَالآنَ لاَ تَتَأَسَّفُوا وَلاَ يُعتَاظُوا لأَنْكُم بعتُمُونِي إلَى هُنَا، لأَنَّهُ لاستبقاء حَياةٍ أَرسَلنيَ اللهُ قُدَّامَكُم... وَقَبَّلَ جَمِيعَ إِخوتَه وَبَكَى عَلَيهم. وَبَعدَ ذلكَ تَكَلَّمَ إِخوتُهُ مَعَهُ» (تك ٤٥: ١-١٥).

## أساليب مرفوضة في العلاج:

التجاهل: بدلاً من أن أصطلح مع أخي أتجاهل الأمر تمامًا، وعندما أتقابل معه أصافحه وأقابله متهللاً وأنا أعلم إنه مستاء مني، متجاهلاً مشاعره. هذا الأسلوب البغيض يعتبر من أحط الأساليب، وهو أسلوب غير روحي، في التعامل، ونتائجه مضمونة ١٠٠% في الهدم وجرح المشاعر وتعميق الجروح.

توجيه كلام في صلاة أو في عظة: وذلك لتوبيخ أو جذب انتباه شخص بعينه قد أساء إلي آخر ولم يعترف بالخطأ. آه .. لو كنا نعلم أننا بهذا نحط من شأن الصلاة ومن شأن العظة.

بقيت ملحوظة عن عبارة: «كُن مُرَاضيًا لخصمكَ سَريعًا مَا دُمتَ مَعَهُ في الطَّريق، لئَلاَّ يُسَلِّمَكَ الخصمُ إلَى القَاضي، ويُسلِّمَكَ القَاضي إلَى القَاضي، ويُسلِّمَكَ القَاضي إلَى الشُّرَطيّ، فَتُلقَى في السّجن» (مـت٥: ٢٥)، والتـي

ذكرها الرب في سيّاق الكلام عن هذا الأمر. فيمكن تطبيق ذلك على الإنسان الذي لم يُسوّ مُشكلة خطاياه بعد، وفي هذا يقول الحكيم: «الإنسان ذاهب إلى بيته الأبدي» (جا١٦: ٥)، فما دمنا في الطريق، فالحياة ما أقصرها «... لأَنَّهُ مَا هي حَيَاتُكُم؟ إنَّهَا بُخَار، يَظَهَرُ قَلِيلاً ثُمَّ يَضمَحلُّ» (يع٤: ١٤)! لذا من المهم أن تسوّي يَظهَرُ قَليلاً ثُمَّ يَضمَحلُّ» (يع٤: ١٤)! لذا من المهم أن تسوي أمورك الأبدية قبل الوصول إلى المحطة الأخيرة، ولأن العمر غير مضمون فعليك أن تسويها الآن وتتصالح مع الله لا سيما وأن الترضية تمت تمامًا في صليب ربنا يسوع المسيح، وما عليك إلا أن تقبل عمل المسيح بالإيمان، فاترك كل شيء من مظاهر وتدين كاذب وخلافه واصطلح مع الله بربنا يسوع المسيح (٢كو٥: ٢٠)!

## هل تصالحت مع الله أيها القارئ العزيز؟

٩- «سالموا بعضكم بعضًا» (١تس٥: ١٣؛ مر٩: ٥٠).

بعد أن تمتع المؤمنون بالسلام وصار لهم سلام مع الله، وسلام الله، يجب أن يكون السلام طابع حياتهم وسلوكهم، بعيدًا عن كل جدال وخصام وكبرياء.

• أولا: تجاه المؤمنين: وهنا يأتي التحريض «أُخيرًا أَيُّهَا الإِخوَةُ ... عيشُوا بالسَّلاَم، وَإلهُ المَحبَّة وَالسَّلاَم سَيكُونُ مَعَكُم» (٢كو١١: ١١)، «وَإلهُ السَّلاَم سَيسحَقُ السَّيطَان تَحت أَرجُلكُم سَريعًا» (رو ١٦: ٢٠)، حيث يعمل السبيطان جاهدًا ليُحدث انقسامات وانشقاقات وتحزبات بين المؤمنين كما حدث في كنيسة كورنثوس «لأَنّي أُخبرتُ عَنكُم يَا إِخوَتي من أهل خُلُوي أَنَّ بَينكُم

خُصُوماتٍ» (اكو ا: ١١) وهذا يأتي من الجسد عندما نُعطيه الفرصة «واَعمالُ الجَسد ظَاهرةٌ ... عَدَاوةٌ خصامٌ» (غلاه: ٢٠)؛ لذا يأتي التحريض: «... اسلُكُوا بالرُّوح فَلاَ تُكمّلُوا شَهوةَ الجَسسَد» لذا يأتي التحريض: «... فالخصام نتاج السلوك بالجسد «.. فأنه لإغلاه: ١٦). فالحسد والخصام نتاج السلوك بالجسد «.. فأنه لإفيكُم حَسَدٌ وَخصامٌ وَانشقَاقٌ، أَ لَستُم جَسديّينَ وَتَسلُكُونَ بحَسبَ البَشر؟» (اكو٣: ٣). لذا يتساءل يعقوب: «من أين الحُروب والخصومات بينكُم؟ أَ لَيست من هُنَا: من لَدَّاتكُمُ المُحاربَة في والخصومات بينكُم؟ أَ لَيست من هُنَا: من لَدَّاتكُمُ المُحاربَة في العضائكُم؟ ... تُخاصمونَ وتُحاربُونَ» (يع٤: ١ و ٢)، لذَّات مختلفة تطلب ما لنفسها و لا تشبع، من ورائها الشيطان يغذيها وينميها مستغلا البعض مثل: «الرَّجُلُ اللَّثيمُ ... يَزرَعُ خُصوماتٍ بَينَ إِخوَيْ» (أم٢: ممروه لدى الرب ... وزارعُ خُصوماتٍ بَينَ إِخوَيْ» (أم٢).

ومن الناحية الأخرى، فقد نسمح نحن لأمور تافهة أن تُدخل الخصام في ما بيننا، فعلينا أن نعالج هذه الأمور بالمحبة، لأن العيشة بالسلام لا تتحقق بالقفز فوق المشاكل والصعاب، أو بالإهمال والإنكار كأن شيئًا لم يحدث، أو بالانسحاب والانطواء والشعور بالمرارة، بل بقبول وطاعة مبادئ كلمة الله. لذا فالأمر يتطلب يقظة ومحبة واحتمال ولطف ومسامحة وإنكار للذات. والسلام يتحقق بقدر ما نعطي الروح القدس المجال في حياتنا لأنه ضمن ثمر الروح «وأمًّا ثمر الروح فهوَ: مَحبَّة فَرَح سَلام، طُول أَنَاةٍ لُطفٌ صَلاح، إيمان (غلاه: ٢٢).

ومن المؤلم أن نقبل اعتذار زميل العمل بسهولة، ولكن اعتذار

إخوتنا، إن قبلناه، فبصعوبة شديدة ففي خصامه يكون «اَلأَخُ أَمنَعُ من مَدينَةٍ حَصينَةٍ، وَالمُخَاصَمَاتُ كَعَارضَة قَلعَةٍ» (أم ١٩: ١٩) أو كما تأتي في التفسير التطبيقي "ارضاء الأخ المُتأذي أصعب من قهر مدينة حصينة". ألا يُخجلنا هذا؟

## وهناك أمثلة عَمَليَّة مُخجلة ... فلنحرَّص!

- # غضب أحدهم مرة لأن الآخر قام بت شغيل المروحة (في الصيف)، بدافع أنه لا يتحملها؟ وعندما طلب منه أخوه بابتسامة لطيفة أن ينتقل بعيدًا عنها، غادر الاجتماع غاضبًا، واحتاج الأمر زيارات واعتذارات! هل يصح أن توافه مثل هذه، وما على قياسها أن تُسبب خصامًا بين مؤمنين؟
- # هل يصح أن أحدًا يخاصم أخاه لمجرد أنه أساء فهم ما قيل أو ما سمع، دون أن يتحقق منه. وبعد أن يأخذ الخصام وقتًا ويستنزف الكثير من الجهد، نسمع بكل بساطة "أصله أنا فهمت غير كده"!
- # هل يصح أن تغضب لمجرد أن شخصًا وشَى لك بامر ما بدون أن تتأكد؟
- وثانيًا: تجاه جميع الناس: «فحسب طاقتكم سالموا جميع الناس» (رو ١٢: ١٨)، طالما أن ذلك لا يتعارض مع الحق الإلهي. كما ينبغي أن لا نكون مُثيرين للغضب بل نعيش في سلام ونسالم الآخرين وإذا أغضبنا أحدًا فعلينا أن نجتهد ليحل السلام «لأن غضب الإنسان لا يصنع بر الله» (يع١: ٢٠). ولا شك أن

هذا سيلقي بظلاله على حالة المؤمن الروحية وبالتالي على وضعه في الكنيسة، والسلام عكس الخصام، والخصام ليس من صفات أولاد الله «وعبد الرب لا يجب أن يُخاصم» (٢تي ٢: ٢٤)!

- ثالثًا: يجب أن نسعى وأن نصلًى لكي يحل السلام أينما وُجدنا: «وَاطلُبُوا سَلاَمَ المَدينَة ... وَصلُّوا لأَجلهَا إلَى الرَّبّ، لأَنَّهُ بسَلاَمهَا يَكُونُ لَكُم سَلاَمٌ» (إر ٢٩: ٧)، ولأن «ثمر البر يزرع في السلام» (يع٣: ١٨).
- وأخيرًا: لكي نؤكد أننا أبناء الله، فعلينا أن نسعى للسلام في ما يخص الآخرين، «طوبى لصانعي السلام، لأنهم أبناء الله يُدعَون» (مت ٥: ٩)، وإن كان المؤمن يعيش في سلام مع إخوته يسهل عليه أن ينفذ التحريض التالى:

١٠ «سلَّمُوا بعضكم على بعض بقبلة مقدسة » (رو١٦: ١٦، ١كو١٠: ٢٠)،
 و«سَلَّمُوا بَعضُكُم عَلَى بَعض بِقُبلَة المَحبَّة » (ابطه: ١٤).

الوضع الطبيعي أن نُسلِّم على بعض سلامًا خاليًا من الغش والرياء، سلام نبعه المحبة. وفترة السلام في نهاية الاجتماع مفيدة لنتشارك ظروفنا معا فتتعمق أواصر الموددة والشركة بين المؤمنين، وسلام بعضنا على بعض يزيل الكثير من الرواسب وكذلك يزيل جمود العواطف والمشاعر.

ونحن نُلاحظ أُمورًا عجيبة في هذه الأيام، فالسخص يحضر الاجتماع، ويشارك في الترنيم والتشكرات، ثم يغادر مباشرة بعد الخدمة، لماذا؟ حتى لا يسلم على فُلان! وآخر يظل في مكانه

وبمجرد أن ينتهي الاجتماع بالصلاة الختامية ينسحب بهدوء، لماذا؟ لكي لا يصطدم بفلان بعد الاجتماع، ويقولك: "يا عمي أنا باحضر أعبد فقط، وخلليني بعيد عن المشاكل، أنا مش زعلان منه لكن أنا مش عاوز أحتك به والمثل بيقول: الاختصار عبادة، ليس إلا"! (طبعا الكلام يقصد به الأخ والأخت). ألا يُعبِّر هذا عن التناقض الروحي؟ أليس هذا هو الرياء في أبشع صوره؟ فهو مع الرب (الرأس) بصورة ومع أعضاء جسده بصورة أخرى في نفس التوقيت! الرأس له منا كل التقدير والأعضاء التي تكون جسد هذا الرأس الكريم لا نُعيرها أي اهتمام! هل يمكن أن يكون هذا حقيقيًا؟ إنه الخداع، خداع لأنفسنا وخداع للآخرين، لكن هل يمكن أن نخدع الرب؟ أليست هذه مشاعر تحوي الكثير من المرارة تجاه الآخرين حتى ولو قلنا غير هذا؟

إن تركنا للاجتماع قبل نهايته، إن لم يكن لعذر قهري نـستطيع أن نعتذر عنه لرئيس الاجتماع، أي الرب نفسه، فهو تصرف سيء للغاية، وفيه امتهان لكرامة الرئيس، سواء فهمنا ذلك أم لم نفهم. هل يمكن لموظف أن يغادر إجتماع حاضر فيه رئيس المصلحة قبـل نهايته لأي سبب؟ لماذا نحرص على أداء دورنا الوظيفي على أكمل وجه بينما يسود عدم التقدير اجتماعاتنا الروحية؟ وقس على ذلك، في مغادرة الاجتماع لعمل مكالمة أو استقبال مكالمة، الأمر الـذي يُعتبر من أشد الأمور إهانة لشخص الرب رغم أننا اعتدنا على ذلك هذه الأيام!

هل يكون الضمير مستريحًا والعبادة صحيحة عندما نشارك فيها

ونغادر الاجتماع قبل نهايته لكي لا نسلم على أخ أو أخت؟ ألا يجلب هذا الضعف لاجتماعاتنا والفتور لعلاقاتنا؟ ليتنا نتنبه قبل أن تتفشى هذه العادات في اجتماعات المؤمنين! حتى لا تسود الشكليات على شركتنا واجتماعاتنا وعلاقاتنا مع إخوتنا ومع الرب، مما يجلب الفتور والضعف على كل شيء، والمهانة على اسم الرب الذي نجتمع حوله.

هناك سمة تكاد تكون سائدة هذه الأيام ونرجو أن يتداركها الشباب والشابات! لقد أصبح من المألوف أن تجد الشباب خارج قاعة الاجتماع يتكلمون في الموبايل، بينما الخادم على المنبر وكأن هذا لا يعنيهم، بل تجد من قاد فرصة الترنيم في الفرص الكرازية مثلاً، يُغادر مكان الاجتماع وكأن دوره انتهى عند هذا الحد، ولا يحتاج لأن يسمع كلمة الله!!!

11-الخضوع: «أيها الأحداث، اخضعوا للشيوخ، وكونوا جميعًا خاضعين بعضكم لبعض، وتسربلوا بالتواضع ...» (ابط ٥: ٥). أو «أيها الأحداث، اخضعوا للشيوخ، وكونوا جميعًا بعضكم مع بعض، متسربلين بالتواضع...» (ترجمة داربي).

الخضوع هو طاعة الآخر والانقياد له في الرأي، واللين في القول، دون تذمر أو تمرد، هذا الآخر قد يكون الزوج أو أحد الوالدين، أو الشيوخ والمرشدين أو النين يتعبون لأجلنا (في الاجتماع)، وقد يكون الرئيس في العمل، أو شخصًا أثق فيه وله فضل شخصي علي. والخضوع يشمل أيضًا خضوع الكنيسة للمسيح، وخضوع المؤمنين بعضهم لبعض.

الخضوع لا يقلل من شأن صاحبه على الإطلاق، بل هو عملية ترتيبية حكيمة، وليس الخضوع تقليل من شأن أحد، فالرب يسوع في صباه خضع لأبوية (لو ٢: ١٥). وتخضع المرأة لرجلها ليس لأنها أقل أو أدنى منه، بل لأن هذا هو الترتيب الإلهي.

الخضوع، ليس هو الخنوع، وليس هو محو الشخصية، «سارق» التي يُضرب بها المثل للخضوع في العهد القديم جاء وقت اقترحت فيه على إبراهيم، وقال الله له أن يسمع لقولها (تك ٢١: ١٢).

عكس الخضوع العصيان والعصيان خطية. والخضوع هام لكي تأخذ الأمور مجراها الصحيح في البيت وفي الكنيسة، في العمل وفي الدولة، وإلا اختلط الحابل بالنابل وتاهت المسؤولية. الخضوع يحمل في طياته التواضع وإنكار الذات لكي تسير الأمور في مسارها الصحيح في كل المجالات.

الخضوع موضوع كبير ومتسع وسوف نركز على النقاط الخاصة بالمؤمنين في حياتهم واجتماعاتهم التي تخدم علاقاتهم مع الآخرين:

- (۱) خضوع المرأة لرجلها: «أيتها النساء اخضعن لرجالكن كما للرب، لأن الرجل هو رأسُ المرأة ...» (أف ٥: ٢٢-٢٤).
- هذا ترتيب إلهي على المرأة أن تطيعه، وهو لا يقلل أبدا من شأن الزوجة بل يزيدها احتراما، فجمال المرأة في

- خضوعها ووداعتها، وبه تستطيع أن تكسب قلب وثقة زوجها وأو لادها وجميع من هم حولها.
- خضوع الزوجة يضفي جوًا من الهدوء والسعادة في البيت.
   ويضفي على الزوج والزوجة الكثير من الوقار والاحترام
   في نظر الأبناء.
- يثمر الخضوع أو لادا طائعين، خاضعين لو الديهم، وللرب، ولن تكون هناك مشكلة في أن نجدهم في الاجتماع يخضعون ويوقرون من هم أكبر سنا، فيسود اجتماعاتنا وكنائسنا جو من الهدوء، وتختفي المشاحنات التي نسمع عنها بين الشباب والشيوخ. إسحاق الذي رأى خضوع سارة أمه لأبيه إبر اهيم وسمعها تدعوه سيّدها، لم يناقش أو يجادل عندما أخذه أبيه معه إلى جبل المريّا بل ولم يقاوم عندما رفعه أباه ووضعه على المذبح!
- الخضوع زينة للزوجة وقد يكون سببًا قويًا لربح الروج الغير مؤمن «كَذلكُنَّ أَيْتُهَا النسّاءُ، كُنَّ خَاضعَاتٍ لرجَالكُنَّ، حَنَّى وَإِن كَانَ البَعضُ لاَ يُطيعُونَ الكَلْمَةَ، يُربَحُونَ بسيرة النسّاء بدُون كَلْمَة ... النسّاءُ القدّيسَاتُ ... يُزيَيْنَ أَنفُ سَهُنَّ خَاضعَاتٍ لرجَالهنَّ» (ابط ٣).
- الكتاب لم يذكر صفات الزوج الذي تخضع له الزوجة، إنه أمر كتابي، ولكن الشرط الوحيد هو «كَمَا يَليقُ في السرّبّ»
   (كو٣)، «في خَوف الله» (أف٥).
- هناك مقولة شهيرة لغاندي: "لو لا المسيحيين لوددت أن

أكون مسيحيًا"، يا ليتها لا تكون لسان حال بعض الأزواج "لولا زوجتي (المؤمنة) لوددت أن أكون مؤمنًا".

- (٢) خضوع الأولاد لوالديهم: طاعة الأولاد وخضوعهم وإكرامهم لوالديهم في الرب أمر جميل يحض عليه الكتاب «أَيُّهَا الأَولاَدُ، أَطيعُوا والديكُم في الرَّبّ لأَنَّ هذَا حَقَّ. أَكرم أَباكَ وَأُمَّكَ» (أَف ٢)، «أَيُّهَا الأَولاَدُ، أَطيعُوا والديكُم في كُلِّ شَيءٍ لأَنَّ هذَا مَرضيٌّ في الرَّبّ» (كو ٣). ولا شك أن هذا الخضوع ينعكس على هدوء بيوتنا واجتماعاتنا وشهادتنا في أيام أخيرة من أعم سماتها أن الأولاد غير خاضعين لوالديهم (١تي٣: ٢)، ولعل هذه هي الأجواء التي نراها من حولنا.
- طاعة الوالدين والخضوع لهم لها تقدير خاص لدى الـرب، فمثلا يوسف في طاعته لأبيه وذهابه فـي طريـق طويـل لافتقاد سلامة إخوته، وكذلك داود الذي ذهب طائعـا أبيـه لافتقاد سلامة إخوته في الحرب وليرد خبرًا لأبيه (تـك٧٣: ١٣-١٧؛ ١صم١٧: ٢٦)، وكيف كانت مكافأة الرب لهمـا بعد ذلك.
- العالم يقدر هذا الأمر مع أنه يفتقده، سمعت عن هذا الحوار الذي دار بين أحد الأتقياء وله أو لاد في الإيمان خاضعين له في الرب، وبين أحد الأثرياء (وله أو لاد أيضًا)، وكان الحوار عن الغنى والأو لاد، فقال الثري للنقي: أعطني أحد أو لادك و أنا أعطيك أبعادية (حوالي اثني عشر فدانًا)! (حوالي

أربعة مليون جنيه أو أكثر بأسعار اليوم).

- عدم طاعة الوالدين وإهانتهم والإستهزاء، له حصاد مرير للغاية «الذين يعملون مثل هذه يستوجبون الموت» (رومية ٢٠٠١ و ٣٦)، «ومَن شتم أباهُ أو أمَّه يُقتل قتلاً» (خر ٢١: ١٧)، «مَن سبَّ أباهُ أو أمَّهُ ينطفئ سراجه في حدقة الظلام»، «السالب أباهُ أو أمَّهُ وهو يقول: لا بأس فهو رفيقٌ لرجل مُخْرب»، «العين المستهزئة بأبيها، والمحتقرة إطاعة أمها، تقور ها غربان الوادي، وتأكلها فراخ النسر» (أم ٢٠: ٢٠، ٢٠: ٢٤، ٣٠٠). لقد تمرد أبشالوم على أبيه، فمات مقتولاً (٢صم ١٥، ١٨: ٥٠).
- عليك أن تخضع لو الديك حتى وإن كانًا غير مؤمنين، فعن طريق هذا يمكن أن تقودهما إلى المسيح.
- خضوع الأولاد لوالديهم سيسهل عليهم حتما مهمة الخضوع للشيوخ.

(٣) خضوع الأحداث للشيوخ: الأحداث سواء كان ذلك في السنين أم في الإيمان عليهم أن يخضعوا للشيوخ، أي كبار السسن الذين لهم قلب رَعَوي، والذين اكتسبوه نتيجة خبراتهم الطويلة في أمور الله ومعرفتهم الاختبارية العميقة بكلمة الله والذين أوكل الله اليهم مسؤولية الاهتمام بالرعية «ارعوا رعية الله» (١بط٥: ٢)، الأمر الذي له دور كبير في استقرار الأمور وحسن سيرها في اجتماعات المؤمنين.

ولكي تتجح مهمة الشيوخ فعليهم أن يرعوا ليس عن اضطرار بل بالاختيار ولا طامعين للربح القبيح، ولا بتسلط أو بتعال على القطيع بل بالمساواة بين الكبير والصغير والمتقدم كالخادم، كما أعطانا الرب نفسه مثلاً «ولكني أنا بينكم كالذي يخدم» (لو ٢٢: ٢٧-٢٧، يو ١٣). على الشيوخ أن يصيروا أمام القطيع قدوة وأمثلة للرعيَّة، يقودونه ويأخذون بيده لا أن يسوقوه من الخلف.

وعلى الشباب أن يتسلحوا بكلمة الله ويطيعوها، وإن كنا نخضع لكل ترتيب بشري من أجل الرب (ابط٢: ١٣)، وإن كنا نخضع لرؤسائنا في العمل مهما كانت صفاتهم، أ فلا ينبغي بالأحرى أن نطيع الرب بخضوعنا للشيوخ؟

ولكي تنجح الخدمة، فعلى المؤمنين جميعا أن يتزروا (يتسربلوا) بالتواضع، والمئزر هو اللباس المُميَّز للخادم (يو ١٣: ٣)، فيقدمون بعضهم بعضا في الكرامة.

(٤) خصوع المومنين للمُرشدين: «أطيعوا مُرشديكم واخضعوا، لأنهم يسهرون لأجل نفوسكم» (عب ١٣: ١٧)، التحريض هنا للمؤمنين، الأمر الذي نراه كذلك في اكورنشوس ١٢:٠١ و١٠:١٠ و١٠٠٠

والمُرشدون هم الذين يلاحظون القطيع ويسهرون على نموه الروحي وعلى حمايته من التعاليم الغريبة، وعلى المؤمنين طاعتهم والخضوع لهم، لكي تُحفظ الاجتماعات من الانقسام، وعلينا أن نحترم ونقدر الذين يخدمون المؤمنين «وأَطلُبُ إلَيكُم أَيُّهَا الإخوةُ: أَنتُم تَعرفُونَ بَيتَ استفَانَاسَ أَنَّهُم بَاكُورَةُ أَخَائِيَةً، وقَد رَتَبُوا أَنفُسَهُم لخدمة

القدّيسينَ، كَي تَخضَعُوا أَنتُم أيضًا لمثل هؤُلاَء، وكَلُّ مَن يَعمَلُ مَعَهُم وَيَتعَبُ» (١كو١٥:١٦ و١٦).

يؤدي المرشدون عملهم بفرح عندما يرون الخضوع من المخدومين «أطيعُوا مُرشديكُم وَاخضَعُوا، لأَنَّهُم يَسسهَرُونَ لأَجل نُفُوسكُم ... لكَي يَفعَلُوا ذلكَ بفرَح، لاَ آنينَ، لأَنَّ هذَا غَيرُ نَافعٍ لَكُم» (عب١٣: ١٧).

إن خضوعنا لربنا يسوع، سيدنا، سيقودنا حتمًا إلى خصوعنا بعضنا لبعض، ويحفظنا من كل اختلاف. لأن خصوعنا للمسيح يعني أن نُطيع وصاياه ونحفظ كلامه ونعمل ما يرضيه؛ فيكون لنا فكره. وخضوعنا بعضنا لبعض لا يكون على حساب خصوعنا شه.

(٥) خضوع المؤمنين بعضهم لبعض «في خوف الله»: هو صفة راقية، وأساسها تقوى الله، والرغبة في إكرامه وإكرام الآخرين وخدمتهم بالمحبة، وخضوع المحبة مثل خضوع أعضاء الجسد الواحد بعضها لبعض بغض النظر عن مكان العضو ومكانته، وما يميّز هذا الخضوع أنه «في خوف الله» حيث التقوى الحقيقية التي تجعلنا نتصرف بحكمة وبساطة وتواضع ووداعة فيصير كل شيء في مكانه الصحيح.

الكبرياء هي صفة الأيام الأخيرة وليس الخضوع، وإن كان من الصعب ممارسة الخضوع فعلينا بالنظر إلى ربنا يسوع المسيح، المثال الكامل، فنُحفَظ من الكبرياء، ونتسربل بالتواضع، مُتَمّىين المكتوب «كونوا جميعًا خاضعين بعضكم لبعض» (١بط ٥:٥).

(٦) خضوع الكنيسة للمسيح: الكنيسة هي جماعة المومنين بالرب يسوع، هو الرأس وهم جسده فعليهم أن يخضعوا له (كجماعة وكأفراد أيضًا) (أف٥: ٢٤). بمعنى أن إطاعة وصاياه وحفظ كلامه وفعل ما يرضيه.

وإذا تحقق ما سبق فينا كمؤمنين أي خضوع المرأة لرجلها والأولاد لوالديهم والأحداث للشيوخ وهكذا، فلن نجد صعوبة مطلقًا كجماعة في خضوعنا للرب.

## ١٢-«صَلُّوا بَعضُكُم لأَجل بَعض» (يعه: ١٦).

«مُصلّين بكُلّ صلاةٍ وطلبةٍ كُلّ وقتٍ في الرُّوح، وسَاهرين لهذا بعينه بكُلٌ مُواظَبةٍ وطلبةٍ، لأَجل جَميع القديسين» (أف ٢: ١٨). الخدَّام والمخدومون كلّ يحتاج لصلاة الآخر، فالخدَّام يحتاجون إلى الصلاة ليس فقط لكي يُعطى لهم كلامٌ عند افتتاح الفم، بل لكي يُحفظوا وعائلاتهم من الأشرار والشّرير. والمخدومون يحتاجون إلى الصلاة من الخدَّام ومن بعضهم البعض، وقد اعتبر نبي الله صموئيل أن توقفه عن الصلاة لأجل شعب الرب، رغم حالتهم المنحطة، خطية فقال لهم: «وأَمَّا أَنَا فَحَاشا لي أن أخطئ إلى الربّ فأَكُف عن الصلاة من أجلكُم» (اصم١٢: ٣٢). وإن كنا جميعًا نحتاج لأن نصلي بعضنا لأجل بعض إلا أن هناك فئات أكثر احتياجا للصلاة، مثل الخدام، الحزاني، المرضي، المُقيدون المسجونون) لا سيما بسبب إتباعهم للرب. ليتنا ننتقل بالجميع أمام عرش النعمة. إننا نصلي لأجل بعض لأننا أعضاء في جسد المسيح الواحد، حيث يشعر كل منا بظروف الآخر، آلامه وأفراحه.

- الصلاة من أجل الآخرين خدمة عظيمة، وفعّالة، يـستطيع كل مؤمن أيًا كان عمره أو جنسه أو ظروفه أن يقوم بها، وهي تتم في الخفاء لكن لها ثمرها الواضح فـي العلـن. نُخطئ كثيرًا عندما نُصلِّي وقت الشدائد والتجارب فقط، بل كما قال الرب: «يَنبَغي أن يُصلَّى كُـلَّ حـينٍ وَلاَ يُمَـلَ» (لو ١٤٠١).
- الصلاة ضرورية ولازمة لأجل جميع المؤمنين، ولا يوجد من لم يختبر بركة صلاة المؤمنين لأجله عندما اجتاز في ظروف صعبة، أمراض قاسية، أو أزمات مفاجئة؟ والرب رحمه استجابة لتوسلات المؤمنين لأجله.
- الصلاة تزيل المعوقات وتجلب المشجعات، وفيها علاج لكل المشاكل التي نعاني منها، سواء الفردية أو الأسرية أو الجماعية.
- الصلاة علاج للقلق والهم، ونتيجتها التمتع بسلام الله الـذي يفوق كل عقل (في ٤: ٥-٧).
- الصلاة وسيلة الحصول على الحكمة من الله لفهم قصده من التجارب التي يسمح لنا بها (يع1: ٥)، وبها نحصل على معونة للتحلّي بالصبر في مواجهة الضيق والألم، وفيها علاج للمشقات والمرض الناتج عن الخطية (يع٥: ١٣-١٥).

١٣ - حَمْل الأثقال: «احملوا بعضكم أثقال بعض، وهكذا تمّموا ناموس المسيح» (غلا ٢:٦).

قد تكون الأثقال معوقات، تجارب وضيقات، ظروف مرضية،

فقدان أحد الأحباء، التعرض لخسارة مادية مفاجئة وغيرها. وما أكثر الأثقال التي يتعرَّض لها المؤمنون في هذه الأيام، وحمل الأثقال يعني أن نشارك فيها بصورة إيجابية ولا نأخذ موقف المتفرج على إخوتنا في أثقالهم، فكلنا لنا أثقال، ونحتاج لمن يساعدنا في حملها، ونحن كأعضاء الجسد، إذا تألم عضو فجميع الأعضاء تتألم معه.

ناموس المسيح هو كل وصايا الرب يسوع لسعبه ويمكن تلخيصها في: «تحبوا بعضكم بعضًا». ونرى مثاله في المسيح الذي «لم يأت ليُخدَم بل ليَخدُم»، ولم يُرض نفسه قط، بل «هُوَ أَخَذَ أَسقَامَنَا وَحَمَلَ أَمرَاضنَا» (مت ١٠)، و الذي بكى عندما رأى مريم تبكى لموت أخيها.

كان الفريسيون «يَحزمُونَ أَحمَالاً ثَقيلَةً عَسرَةَ الحَمل ويَضعُونَهَا عَلَى أَكتَاف النَّاس، وَهُم لاَ يُريدُونَ أَن يُحَرّكُوهَا بإصبعهم» عَلَى أَكتَاف النَّاس، وَهُم لاَ يُريدُونَ أَن يُحَرّكُوهَا بإصبعهم» (مت٢٣: ٤)، وهذه هي الروح الناموسية أما المؤمن فيحمل أثقال الآخرين.

## کیف؟

بالزيارة والمشاركة الوجدانية الصادقة، لا سيما في ظروف المرض وظروف الحزن، نزورهم ونحكي معهم ونتأثر بهم ونتألم ونحزن لأجلهم ونبكي معهم ونكفكف دموعهم.

المشاركة المادية في الضيقات المالية المفاجئة، والاحتياج المادي، لقد كانت الصفة المميزة لإيمان زكا هي العطاء «هَا أَنَا يَا

رَبُّ أُعطى نصفَ أُموالى للمساكين» (لو ١٩: ٨).

عدم التشهير بالأخطاء والرات، وعلاجها بروح المحبة والوداعة بعيدًا عن القساوة، والروح الناموسية، ناظرين إلى أنفسنا لئلا نجراً بنحن أيضًا (غلات: ١).

وفي هذه وتلك، علينا بالصلاة التي بها نلقي أثقالنا وأثقال إخوتنا على ذلك الذي معه أمرنا والذي يستطيع كل شيء ولا يعسر عليه أمر.

ليتنا نشارك إخوتنا ظروفهم وأثقالهم، واضعين أنفسنا مكانهم تماما نظير الرسول المغبوط الذي قال مرة: «... الاهتمام بجميع الكنائس. من يضعف وأنا لا أضعف وأنا لا أضعف من يعثر وأنا لا ألتهب؟» (٢كو ٢٨:١١ و ٢٩).

لقد كان المؤمنون في قلبه ووجدانه، يتابع أحوالهم والصعوبات التي تواجههم، ويأتي بهم أمام عرش النعمة، ويكتب إليهم مستجعًا ومعالجًا، ويلتهب غيرة عليهم حين يعثرون.

## ١٤ «مهتمين بعضكم لبعض اهتمامًا واحدًا» (رو١٦: ١٦).

ينبع هذا التحريض من كون المؤمنين جسدًا واحدًا ويحبون بعضهم بعضًا، والمحبة «.. لا تَطلُبُ مَا لنَفسهَا» (١كو١٦: ٥)، بل «ما هو لآخرين أيضًا» (في٢: ٤)، وليس من الضروري أن تكون لنا نفس الأفكار من جهة الأمور غير الأساسية، بل أن يكون لدينا تتاغم وانسجام في العلاقات وأن نتحاشى التكبر ونتقرب إلى المتضعين والفقراء بقدر ما نتقرب إلى الأغنياء والمرموقين. لا

نرفع أفكارنا مثل أهل العالم الذين يطلبون مُعاشرة الأغنياء والأكابر، بل نجد لذة أكثر في العشرة مع المتضعين، فالتواضيع يحفظنا من فخاخ كثيرة كالتظاهر بالحكمة ومجازاة الشَّر بالشَّر. (ناشد حنا).

عندما وصل الواعظ المشهور استقبله كبار المسؤولين في المتماع الكنيسة التي سيعظ بها بعربة فاخرة لتُقلَّه إلى الفندق الفخم الذي سيقيم فيه فسأل مستقبليه: "مَن يستقبل الخدَّام عادة هنا؟" فأجابوه: "أحد الإخوة مع زوجته، وهما يعيشان في منزل متواضع، قريب من هنا"، فأجاب الزائر: "أريد أن أنزل هناك!" (ماكدونالد).

## ١٥ - «ملاحظين بعضكم بعضًا» (عب١٠: ٢٤).

يتمتع المؤمن بملاحظة الرب الشخصية له، «أحاط به ولاحظه وصانه كحدقة عينه» (تث ٣٦: ١٠)، «لاحظت جميع مسالكي» (أي ٣١: ٢٧)، وعندما يدرك المؤمن هذا، فإنه يُدَقق في سلوكياته، وتصرفاته وكلامه بل وفي أفكاره. ومن الناحية الأخرى، يحتاج كل منا إلى ملاحظة إخوته، ليس بقصد التجسس لكشف نقائصهم أو لتصيد أخطائهم للتشهير بها، فنحن كثيرًا ما تقع أعيننا أولاً على نقائص إخوتنا، لانتقادهم، بل تكون الملاحظة بقصد التحريض على المحبة «لنحب بعضنا بعضًا»، والمحبة هي الأصل وثمرها هو الأعمال الحسنة، التي يراها الآخرون فيمجدوا أبانا الذي في السماوات (مت ٥: ١٦). وفي الرسالة إلى تيطس يأتي التحريض بمعنى آخر وهو ممارسة الأعمال الحسنة التي يتربحون منها، ويسدون احتياجاتهم المعيشية من خلالها «... يُمار سُوا أعمال حَسنة ويسدون احتياجاتهم المعيشية من خلالها «... يُمار سُوا أعمال حَسنة ويسدون احتياجاتهم المعيشية من خلالها «... يُمار سُوا أعمال حَسنة أ

للحاجات الضرَّ وريَّة، حَتَّى لاَ يَكُونُوا بلاَ ثَمَرِ» (تي٣: ١٤)، أعمالاً حسنة في نوعها وطريقة مُمارستها، لا تُسئ اليهم والى سيرتهم، كأن لا يتعامل التجار في الممنوعات أو السوق السوداء، ولا يبالغون في الأسعار بقصد التربح والمكسب السريع، ويكون أصحاب الأعمال الحرة أُمناء في دفع ما عليهم من ضرائب، وهكذا، كل واحد حسب مهنته، وما يمكن أن يمارسه من أعمال.

# ١٦- القبول: «لذلك اقبلوا بعضكم بعضًا ... كما أن المسيح أيضًا قَبلَنا، لجد الله » (رو ١٥: ٧).

«مَن هُو صَعيفٌ في الإيمان فَاقبَلُوهُ، لاَ لمُحَاكَمَة الأَفكار!» (رو ١٤: ١)، «فَيَجِبُ عَلَيناً نَحنُ الأَقويَاءَ أَن نَحتَمل أَضعاف الضّعَفاء، وَلاَ نُرضي أَنفُسنا» (رو ١٥: ١).

يجب علينا أن نقبل بعضنا بعضاً قبولاً غير مشروط دون قيود أو شروط حسب أنظمة الناس، بل بحسب مقياس قبول المسيح لنا، فنقبل بعض أيًا كان الاختلاف: في طريقة التفكير (الذكاء أم محدودية التفكير)، والمستوى الروحي (قوي أم ضعيف)، والمادي (الغنى أم الفقر)، والاجتماعي (مركز مرموق أم موظف عادي). وإذا كان المسيح قد قبلنا كما نحن، أ فلا ينبغي أن نقبل نحن بعضنا بعضا؟!

الضعيف في رومية 1: 1، 10: 1 - غالبًا شخص عائد إلى المسيح من اليهودية - حساس، غير مُدرك للحق المسيحي الكامل، ومتمسك بالطقوس والفرائض (بخصوص أطعمة معينة والعمل يوم السبت)، أي شخص محدود الإدراك من جهة الحرية التي له في

المسيح، أي التحرر من العبادة الطقسية والفرائض الجسدية ومن عبودية الناموس، عكس الشخص القوي الذي تيقن حريته في المسيح، فلا يجب أن يضغط القوي على الضعيف ولا يفرض عليه إيمانه، بل أن يضع الحق أمامه ويتركه ليتدرب وينمو فيه. وعلى الشخص القوي كذلك أن لا يُرضي نفسه بالتمسك بحقوقه الشخصية في الأكل والشرب والملبس مادام هذا يُعثر الآخرين. هذا الشخص المدقق لكنه ضعيف في إدراك حريته في المسيح، علينا أن نقبله بدون أن ندينه، أو نُحاكمه. ومن الناحية الأخرى علينا أن نُميِّز الشخص الذي يأتي بتعاليم ضد المسيح، فهذا علينا أن لا نقبله في البيت (٢يو ١٠ و ١١)، وكذلك الشخص الخبيث الذي يجب عزله البيت (٢يو العنيث من بينكم» (١٥و ٥: ١٣).

وإذا كان على القوي أن يقبل الضعيف ويحترم حساسيته و لا يسخر من ممارساته، فعلى الضعيف أن يقبل القوي و لا يدينه بل يحترم ممارساته و لا يتعثر منها. وعلى الغني أن يقبل الفقير، ويتعامل معه كأخ مات المسيح لأجله، وعلى الفقير أن يقبل الغني و لا يتعثر من غناه أو يدينه على أنه عنده الكثير من الخير. وليس عليه أن يُحاسبه أو أن يُخطط له كيف ينفق ماله.

أما بشأن الأخ الضعيف الذي يعثر ويقع في الخطأ فيجئ القول: «أَيُّهَا الإِخْوَةُ، إِن انسَبَقَ إِنسَانٌ فَأَخْذَ في زَلَّةٍ مَا، فَأَصلحُوا أَنتُمُ الرُّوحَانيِّينَ مثلَ هذَا برُوح الودَاعَة، نَاظرًا إلَى نَفسكَ لئَلاَّ تُجَرَّبَ أَنتَ أيضًا» (غلام: ١).

#### ١٧- الشركة بعضنا مع بعض:

الرب يسوع المسيح هو أساس كل شركة صحيحة سواء كانت هذه الشركة رأسية أي شركتنا «... مَعَ الآب وَمَعَ ابنه يَسسُوعَ المَسيح»، أو أفقية أي شركتنا مع المؤمنين «... فَلَنَا شَركَةٌ بَعضنا مَعَ بَعض» (ايو ۱: ۷،۳).

## الشركة:

هي التمتع المشترك بنفس الشخص، أي السير معه، والثبات فيه بل والتألم معه أو لأجله، وهي تعني أيضاً وحدة الأفكار والمودة في العلاقات والخدمة للرب، والاهتمام الواحد المشترك مع «بعضنا البعض»، وإن كانت الشركة الرأسية تمارس بصورة صحيحة فتلقائيا سيكون لنا شركة أفقية «بعضنا مع بعض» سليمة، والشركة مع الأب تعني ببساطة أن يكون لنا فكره، وتقديره، وشبعه بالمسيح وبعمله، والشركة مع المسيح أي يكون لنا فكره، وتقديره، وشبعه بالأب!

## صور الشركة:

\* علاقات فردية: اثنان أو أكثر يُصلُّون معًا لأجل أمر ما مثل «دانيآل ورفاقه» (دا ٢)، أو مؤمنون يدرسون الكلمة معاً ويبنون بعضهم بعضًا (١١س٥: ١١)، أو التشارك معًا في المخاوف والصلاة لأجلها كما فعل بطرس ويوحنا بعد تهديد رؤساء الكهنة والشيوخ لهما «وبَعدَمَا هَدَّدُوهُمَا أيضًا أَطلَقُوهُمَا .. ولَمَّا أُطلقاً أَتيَا إِلَى رُفَقائهما وأَخبَرَاهُم بكُلٌ مَا قَالَهُ لَهُمَا رُؤسَاءُ الكَهنَة والسَّيُوخُ.

فَلَمَّا سَمعُوا، رَفَعُوا بِنَفْسِ وَاحدَةٍ صَوتًا إِلَى الله» (أع٤: ٢١-٢٥). وفي هذا يقول الحكيم: «اتتّان خير من وَاحد، لأَنَّ لَهُمَا أُجرةً لتَعبهما صالحةً. لأَنَّهُ إِن وقَعَ أَحدُهُما يُقيمُهُ رَفيقُهُ. وَوَيلٌ لمَن هُو وَحدَهُ إِن وَقَعَ، إِذ لَيسَ ثَانِ ليُقيمَهُ» (جاء:٩ و ١٠)، وكم كان يوناثان عونًا بل ومنقذًا لداود من شاول في بداية محنته معه يوناثان عونًا بل ومنقذًا لداود من شاول في بداية محنته معه (اصم ١٩: ١-٧)! إِنَّ «الحَديد بُحدَدُ (يُسن لكي يصير حادًا)، والإنسان بُحدد (يُصقل) وجه صاحبه» (أم ٢٧: ١٧).

- \* الزواج: صورة رائعة للشركة، حيث يجب أن تتجلَّى الوحدة التي يبغيها الرب من وراء الزواج ألا وهي: «من أجل هذا يتركُ الرَّجُلُ أَبَاهُ وَأُمَّهُ وَيَلتَصقُ بامر أَته، ويَكُونُ الاثنان جَسدًا واحدًا» (أفه: ٣١).
- \* الشركة الجماعية: وتترجم في العبادة المشتركة حيث يمارس كل دوره للبنيان، وأيضًا في الصلاة المشتركة «... وأَمَّا الكَنيسَةُ فَكَانَت تَصيرُ منهَا صلَاةٌ بلَجَاجَةٍ إلَى الله من أجله» (بطرس في السجن) (أع١٢: ٥). وكذلك في المساندة في الاحتياجات الماديسة كما كان في الكنيسة الأولى (أع٢: ٤٤).
- \* عشاء الرب: شركة جسد المسيح ودمه، هو أسمي تعبير عن الشركة، حيث نشترك معًا في بركات موت المسيح لأجلنا وفي ذات الوقت نعلن أننا مع جميع المؤمنين نكون جسد المسيح.

ولكي نكون في شركة يجب أن نكون مُتاحين لبعضنا البعض ومكشوفين أي لا مناطق مظلمة نخشى كشفها بل نتعامل بوضوح

بعضنا مع بعض «ولكن إن سلكنا في النور كما هو في النور، فلنا شركة بعضنا مع بعض» (ايو ٧:١).

## عوائق الشركة:

عوائق الشركة كثيرة ويعمل الشيطان جاهدًا لكي يُغذيها وعلى المؤمنين أن يجتهدوا في تجنبها.

ومنها على سبيل المثال لا الحصر: عدم السلوك في النور، اهمال حضور الاجتماعات، عدم التوافق الزوجي، الكبرياء الروحية، عدم الحُكم على الشَّر، عدم نزع الخمير، المكر والرياء ومحبة الذات ... إلخ.

## ۱۸ - التعزية: «لذلك عزوا بعضكم بعضًا بهذا الكلام» (١تس١: ١٨).

التعزية تعني تشجيع الآخرين في ظروفهم الصعبة، ورفع معنوياتهم وتخفيف مُعاناتهم بالمسشاركة الوجدانية والمعنوية الصادقة، وهي واجب والتزام علي المؤمنين نحو بعضهم البعض، لا سيما في هذه الأيام التي كستها الضغوط ولونتها كثرة المشغوليات باللون القاتم الذي يملأ النفس بالإحباط والانقباض. والتعزية تُهون علينا ضنك التغرب والترحال وتجلب الشعور بالراحة وسط الضيق، فتستشق نفوسنا عبير الرجاء المنعش والمفرح. ونحن اعتدنا على ربط التعزية بفقد الأحباء وانتقالهم بالرقاد، لكن المعنى أوسع من هذا بكثير، فمسببات الحزن والألم أكثر كثيرًا من قصرها على فقد الأحباء بالموت، حتى وإن كانت هذه أصعبها، وبجولة سريعة في كلمة الله نلتقط بعض الظروف التي تتطلب التعزية، وكذلك و سائل التعزية المناسبة التي بها نتعزى تتطلب التعزية، وكذلك و سائل التعزية المناسبة التي بها نتعزى

ونعزّي إخوتنا، مع التركيز على ظرف فقد الأحباء.

#### مصادر التعزية:

## ١ - الله المثلث الأقانيم:

«مُبَارَكُ اللهُ .. الَّذِي يُعَزِينا في كُلِّ ضيقَتنا» (٢كو ٣:١ و٤)، «أَنَا أَنَا هُوَ مُعَزِيكُم» (إش ٥١: ١٢)، وهو «... إله الصبر والتَّعزية» (رو ١٥: ٥)، وأيضًا «... أَبُو الرَّافَة وَإِلهُ كُلِّ تَعزيَة» (رو ٢٥: ٥)، وأيضًا «... أَبُو الرَّافَة وَإِلهُ كُلِّ تَعزيَة» (٢كو ١: ٣). الله الابن (المسيح): وعلى قدر ما تكثر آلامنا «... بالمسيح تَكثُرُ تَعزينتنا أيضًا» (٢كو ١: ٥). الله الروح القدس: «وَأَمًا المُعزي، الرُوحُ القُدُسُ، الَّذِي سَيُرسلُهُ الآب باسمي، فَهُو يُعلَّمُكُم كُلُّ شَيء، ويُذَكّرُكُم بكُلِّ مَا قُلْتُهُ لَكُم» (يو ١٤: ٢٦).

إن الله أقوى وأعظم مصدر للتعزية، إنه نفسه يهتم بتعزيت! وأي تعزية أكثر من هذا: إننا موضوع اهتمام الله.

#### ٢ - الكتب المقدَّسة:

«لأن كُل ما سَبَق فَكُتب كُتب لأجل تعليمنا، حتَى بالصبر والتعزية بما في الكُتُب (كتب العهد القديم)» (رو ١٥)، فعندما نقدم جزءًا أو أجزاء من كلمة الرب بقيادة الروح القدس للنفوس المتألمة فإن هذا يكون سبب عزاء كبير لها، والكتب تذكر لنا أمثلة مباركة لتشجيعنا «خُذُوا يَا إِخوتي مثَالاً لاحتمال المَشقَّات وَالأَناة: الأَنبياءَ النَّينَ تَكَلَّمُوا باسم الربّب» (يع٥: ١٠)، فعندما نسترجع – (في ظروفنا) – مواعيد الله واختبارات المؤمنين في آلامهم، يوسف في عبوديته وسجنه، وأيوب في مصائبه وبلواه (جمع بلوى) المحرقة، ودانيآل ورفاقه حيث أتون النار وجب الأسود، وإرميا وغيرهم،

وكيف واجهوا ما تعرقضوا له، وكيف كانت عاقبة الرب لهم، فإن ذلك يقودنا إلى الثقة في الرب وفي أمانته فنتعزق ونتشجع على الاحتمال والصبر؟! وكلمة الله هي الأساس القوي للتعزية التي يمكن لأضعف قديس أن يتمتع بها في الوقت الحاضر، فمواعيده لا بد أن تتم لأنه هو موجود (عب١٧٠ و ١٨). وكلمة الله ثابت «المُتَكبرُونَ استَهزَأُوا بي ... تَذكرتُ أَحكَامَكَ مُنذُ الدَّهر يَا ربَّ، فَتَعَزَيْتُ» (مز ١١٠١٥ و ٥٦).

#### ٣- رجاء مجيء الرب:

«لذلك عَزُّوا بَعضُكُم بَعضًا بهذَا الكَلاَم» (اتس٤: ١٨)، والكلام هنا هو رجاء مجيء المسيح لاختطاف المؤمنين، ورجاء مجيء الرب لا يعزينا فقط في ظروف رقاد الأحباء، بل في كل ما نواجه من صعوبات، حيث يخاطب الرسول العبرانيين: «... صَبَرتُم عَلَى مُجَاهَدَة آلاَم كَثيرة مِ ... بتَعييرات وضيقات .... وقَبلتُم سلبَ أَموالكُم بفرَح ... لأَنَّهُ بَعدَ قَليل جدًّا سَيَأتي الآتي وَلاَ يُبطئ (عبدانه المراد).

#### ٤ - الإيمان:

«أَي لنَتَعَزَّى بَينَكُم بالإيمَان الَّذي فينَا جَميعًا، إيمَانكُم وَ إيمَاني» (رو ١: ١٢)، فشركة الإيمان تعزي الخادم والمخدومين!! إيمان الثقة.

## ه - القديسون:

«القدّيسُونَ الَّذينَ في الأَرض وَالأَفَاضلُ كُلُ مُسسَرَّتي بهم»

(مز ۱۱: ۲)، «... الصدّيقُونَ يكتَنفُ ونني، لأَنَّكَ تُحسنُ إلَى الْمَدَّةِ (مز ۱٤٢: ۷). وهنا نرى الحاجة المُلحَّة لكل منا إلى إخوته، حتى ولو كانوا «... كُلُّ رَجُل مُتَضايق، وكُلُّ مَن كَانَ عَلَيه دَينٌ، وكُلُ رَجُل مُرَّ النَّفس» (اصم ۲۲: ۲).

يمتنع الكثير من المؤمنين عن مشاركة ومواساة إخوتهم والسؤال عنهم، تحت دواعي: "كل واحد لديه من الهم ما يكفيه"!، أو "يا عمي وإحنا ها نروح فين في اللي بيسألوا ويفتقدوا"! وهناك مَن تعوَّد على أن يُسأل عليه فقط، و لا يفكر مرة في أن يسأل على أحد وعندما يقصر الآخرون في السؤال عنه يبدأ العتاب والعويل! ولا شك أن هذا الفكر نابع من روح محبة الذات والانشغال بالنفس فقط وعدم القدرة على العطاء المعنوي بل التعوّد على الأخذ فقط، ولكن علينا أن نأخذ زمام المبادرة لافتقاد إخوتنا والسؤال عنهم، حيث نطمئن على أحو الهم، فنتعزَّى بهم ونُعزِّيهم، فبولس وهو في السجن أرسل تيخيكس ليشجّع ويعزّي الأفسسيين! كيف؟ عندما يخبرهم عن أحوال بولس في السجن (أف٦: ٢٢)! يا للروعة الذي في السجن يهتم بمن هُم خارج السجن!! إن معرفتنا لأخبار إخوتنا ومحبتهم للرب والمؤمنين تجلب التعزية لنفوسنا: «لأَنَّ لَنَا ... تَعزيةً بسَبَب مَحَبَّتك ... أَيُّهَا الأَخُ» (فل ٧)، وكذلك عندما نسمع عن ثباتهم وسلوكهم بالحق «لَيسَ لي فَرَحٌ أَعظُمُ من هذَا: أَن أَسمَعَ عَن أُو لأدى أَنْهُم يَسلُكُونَ بِالْحَقِّ» (٣يو: ٤).

## ٦ - الزوجة:

«فَأَدخَلَهَا إسحَاقُ إِلَى خبَاء سَارَةَ أُمّه، وَأَخَذَ رِفقَةَ فَصَارَت لَـهُ

زَوجَةً وَأَحَبَّهَا. فَتَعَزَّى إسحَاقُ بَعدَ مَـوت أُمّـه» (تـك ٢٤: ٦٧)، الزوجة التي بحسب فكر الرب هي مصدر أكيد ورائع للتعزية لأنها معين نظيره.

## ٧- التعزية التي نتعزَّى بها في ضيقاتنا:

## واجبنا إزاء ما يقدُّم لنا من تعزيات:

لا يُجيزنا الرب في تجربة أو ألم دون منافذ، فهو من ناحية لا يدعنا نجرَّب فوق ما نستطيع، ومن الناحية الأخرى يعطي المنفذ «لَم تُصبكُم تَجربَةٌ إلاَّ بَشَريَّةٌ. وَلَكنَّ اللهَ أَمـينٌ، الَّـذي لاَ يَـدَعُكُم تُجَرَّبُونَ فَوقَ مَا تَستَطيعُونَ، بَل سَيَجعَلُ مَعَ التَّجربَة أيضًا المَنفَدُ، لتَستَطيعُوا أَن تَحتَملُوا» (١كو ١٠: ١٣)، قد تكون التجربة ثقيلة، لكن لنثق في محبة إلهنا، ولنبحث عن المنافذ التي يرسلها لنا، وإن لم نستطع فلنطلب منه أن يرينا إيَّاها، إنها عديدة ومتنوعة:

فقد تكون المنافذ أو لادًا في الإيمان مُطيعين وناجحين في حياتهم،

أو وصول بشارة الإنجيل للبعيدين في مناسبات رقد أحبائنا، وإحاطة الأهل والمؤمنين بنا، وفوق الكل، مشاركة الرب نفسه لنا في ظروفنا، فالذي شارك مريم ومرثا دموعهما لا يزال يشاركنا!

نخسر كثيرًا عندما نستسلم للحزن والظروف ونرفض تعزيات الرب بمصادرها المتتوعة فنصاب بالهزال الروحي ونخسر الشركة مع المؤمنين، والكثيرون ولا سيما الأخوات لسبب الاستسلام للحزن يفقدن الشهية لحضور الاجتماعات، وبدلاً من أن نضع الرب بيننا وبين ظروفنا لنتعزَّى، فإننا نضع ظروفنا بيننا وبين الرب، فتحجب عنا التعزية، وهكذا نكون قدوة سيئة، وننكسر ونسبب الانكسار لمن حولنا ولا سيما أبنائنا والمحيطين بنا. لقد «أبري يعقوب أن يتعزَّى»، في أزمة يوسف، فخسر كثيرًا في الوقت الذي كان فيه يوسف حيّ ويتبوأ أعظم المراكز في مصر. إن تعزيتنا في ظروفنا الصعبة هي شهادة للآخرين بأن لنا إلهًا عظيمًا لا يفعل إلا الصلاح ولا يفعل إلا ما هو لخيرنا حتى وإن كنا لا نستطيع أن نستوعب الظرف وقت حدوثه.

نحتاج كثيرًا إلى تشجيع إخوتنا لنا في وقت الأحزان ولا سيما فراق الأحباء لنحتمل التجربة، فمحبة إخوتنا وكلماتهم هي أحد المنافذ الإلهية في التجارب، يقدمون لنا كلمة الله، فيستخدمها الرب لتشديدنا وتقويتنا. فلنحرص على أن نقرأ كلمة الله عندما ندهب لمشاركة إخوتنا المُجَرَّبين ونصلي معهم ولأجلهم لكي يتنازل الله إليهم بوافر التعزية. يجب أن لا تكون مشاركتنا لإخوتنا مشاركة الواجب كما يفعل أهل العالم بعضهم مع بعض بل المشاركة الصادقة التي تتسم بها علاقة أعضاء الجسد الواحد «فان كان

عضو واحدٌ يتألم، فجميع الأعضاء تتألم معه. وإن كان عضو واحدٌ يُكرَّم، فجميع الأعضاء تفرح معه» (١كو٢١: ٢٦).

إننا ممنونون لإخوتنا لوقوفهم معنا وقت تجاربنا، فإنهم يقتسمون الأحزان معنا، فالأحزان بتقسيمها تتناقص على عكس الأفراح التي بالمشاركة فيها تتزايد.

١٩ - البناء: «لذلك عزُّوا بعضكم بعضًا وابنُوا أحدكم الآخر، كما تفعلون أيضًا (١٠ س١٠:١).

وهنا نرى أنه بجانب أن نُعزّي بعضنا بعضًا، يجب أن نبني أحدنا الآخر، وذلك من خلال كلمة الله، وكذلك العناية أحدنا بالآخر، ولا دافع لنا سوى المحبة الحقيقية، وإن كان عدم العراء يسبب الانحناء تحت ضغط الظروف «الغمُ (الكرب والحزن) في قلب الرَّجُل يُحنيه» (أم ١٢: ٢٥)، فإنه من الناحية الأخرى، فإن العزاء (التشجيع) في كل الظروف الصعبة على حد سواء يمنع الانهيار ويدعم ويثبت ويشجع، وبالتالي يقود إلى البناء. إن تعزية أحدنا للآخر بوسائل التعزية العديدة لهي أعظم وسيلة لكي يبني أحدنا الآخر أيضًا، فبداية البناء هي أن يُقام الشخص من كبوته أولاً، شم تقدم وسائل البناء على مختلف أنواعها مثل الصلاة وقراءة الكلمة معًا، حضور الاجتماع، التحريض على الأعمال الحسنة ... إلىخ، نحو بعضنا البعض، وبالتالي نحو كنيسة الله.

## ٠٠- «حاسبين بعضكم البعض أفضل من أنفسهم» (في ٢: ٣).

ليس معنى هذا التعبير إني أحسب الآخرين أفضل مني، وهذا

صعب ويحتاج إلى تدريب عميق، بل التعبير هنا مُختلف عن ذلك هو أننى أحسب الآخرين أفضل مما يحسبون هم أنفسهم، أو مما يظنونه أو يقولونه عن أنفسهم! إن تعبيرًا مثل هذا صعب جدًا على الإنسان الطبيعي، كما أنه صعب على المؤمن إذ أنه أمر غريب على الذهن البشرى، ويتطلب مؤمنًا ذا مواصفات خاصة، مؤمنًا متضعًا ومنكرًا لذاته وليس متكبرًا أو مُعجبًا بذاته، مؤمنًا يعيش ليس لأجل ذاته فقط بل لأجل الآخرين أيضًا، ويهتم بحاجاتهم، مؤمنًا يعيش بقوة الروح القدس، مفسحًا له المجال في حياته، فيظهر ثمره فيه، مؤمنًا في المقادس فيرى إخوته كما يراهم الله في المسيح قدّيسين وبلا لوم قدامه في المحبة، لا يرى فيهم عيبًا، ولأنه في المقادس فإنه يرى نفسه في ضوء قداسة الله فيصرخ مع إشعياء: «إني نجس الشفتين» (إش ٦: ٥)، فيخضع لمعاملات السرب التسي تطهره ... ويكف عن انتقاد الآخرين والنظر إلى نقائصهم، فكلنا في الموازين إلى فوق! مؤمنًا نظير سيّده، الذي كانت حياته بالتمام لأجل الآخرين، وفي سبيل ذلك لم يفعل شيئًا لأجل نفسه ولم يرض نفسه قط. تُرَى ما هي نظرتنا لإخوننا؟ وكيف نراهم؟ كم من المشاكل التي يمكن أن نتحاشاها ويُقضى عليها في مهدها لو أن كل مؤمن حسب أخاه أفضل منه ومما يظنه هو شخصيًا في نفسه؟ وأي سلام سوف يسود العلاقات بين المؤمنين؟!

## ٢١ - اللطف: «كونوا لُطفاء بعضكم نحو بعض» (أف ٤: ٣٢).

اللطف هو الرقة في المعاملة، وهو عكس الخشونة والقسوة، وأفضل مثال له هو الرب يسوع المسيح في تعاملاته اليومية العاديّة

مع الجموع وبصفة خاصة تعامله مع الأطفال الذين زجرهم تلاميذه أُمَّا يَسُوعُ فَقَالَ: «دَعُوا الأُولَادَ يَأْتُونَ إِلْيَّ وَلا تَمنَعُوهُم ... فَوَضَعَ يَدَيه عَلَيهم» (مر ١٤:١٠ و ١٥). اللطف يتسم بالعطف على الناس وإبداء المودة لهم. وهو من صفات الله، وهـو أسـلوب الله فـي التعامل معنا، حتى حين كنا خطاة، قادنا باللطف إلى التوبة «أم تَستَهينُ بغنَى لُطفه وَإِمهَاله وَطُول أَنَاته، غَيرَ عَالم أَنَّ لُطفَ الله إِنْمَا يَقتَادُكَ إِلَى التَّوبَة؟» (رو ٢: ٤)، «ولكن حينَ ظَهَرَ لُطفَ مُخلَّصنا الله وَإِحسَانُه ... بمُقتَضَى رَحمَته خَلَّصَنَا» (تي ٤:٣ و٥). ونحن علينا أن نتمثل بالله (أف٥: ١) في تعاملنا مع إخوتنا، مُظهرين لهم كل رقة ولطف. وإذا كانت الخشونة والغلظة والقسوة من نتاج ٢٢). ويظهر اللطف في حياة المؤمن الذي يفسح المجال للروح القدس في حياته، فيميزها «فالبسوا كمُختاري الله المحبوبين ... لُطفًا» (كو ٣: ١٢). هناك لُطف ظاهري ليس هو ثمر الروح بل نابع من الجسد الذي يحاول أن يأخذ مظهرًا حسنًا لتحقيق مكاسب شخصية، وهو الذي يشبهه الكتاب بالعسل الذي كان يُمنع تقديمه لله مع القرابين (٧٧: ١١)، هذا النوع من اللطف لا يعرف قواعـــد أو حدودًا أو ذوقيات، أما بالنسبة للمؤمن فكل شيء يوضع في مكانه الصحيح ممتزجًا بكلام النعمة الذي يغيث المُعيى «فسمَعَ يَسُوعُ ... فَقَالَ لرَئيس المَجمَع: «لا تُخف! آمن فقط» (مره: ٣٦). هذا اللطف لا يتعارض مع الحزم في ما يتعلق بحق الله ومجده. وقد كان الرب يسوع المسيح لطيفًا ورقيقًا مع الجميع، وكان أيضًا

حازمًا في ما يتعلَّق بحقوق الله ومجده، وحادثة تطهير الهيكل تشهد على ذلك (يو ٢: ١٤ – ١٧).

وغنيٌّ عن الذكر أن اللطف الحقيقي يتجه نحو الجميع، الكبير والصغير، وفي كافة الدوائر، في المنزل والعمل والكنيسة، إنه صفة ظاهرة وعاملة باستمرار. إن اللطف هو سلوك الشفقة والعطف والمودة والحنان الذي يُسعد الآخرين ويُخفّف ويُلطف

# ٢٢ - غسل الأرجل: «فانتم يجب أن يفسل بعضكم أرجل بعض» (يو١٣: ١٤):

غسل الأرجل، كانت تؤدى من قبيل واجبات الضيافة، لا سيما قبل تناول الطعام. وغرضها إنعاش الضيوف بعد عناء السفر. وهي دليل الاهتمام بالضيف وإكرامه. وقد فعلها إبراهيم عندما أضاف السيّد ومن معه (تك١٨: ٤)، وعاتب الرب مُضيفه سمعان الفريسي وقت أن دعاه إلى منزله لأنه أهمل هذا الأمر وقال لسمعان: «إنّي دَخَلتُ بَيتَكَ، وَمَاءً لأَجل رجلَيَّ لَم تُعط» (لو٧: ٤٤).

غسل الرب أرجل التلاميذ حرفيًا (يوحنا ١٣)، وأوضح أن من لا يخضع لعملية الغسل هذه فليس له مع الرب نصيب (في إشارة إلى الشركة معه) مما يعني أن الرب يقصد المغزى الروحي لذلك، وهو أننا أثناء سيرنا في العالم فإن أقدامنا (السلوك)، عُرضة لأن تتسخ بقاذورات العالم، لذلك فهي تحتاج للغسل باستمرار. وقد تتعدد

وسائل الغسل المادي للأرجل، وتتنوع مساحيق الغسيل، ولكن الغسل الذي نقصده هنا له وسيلة واحدة هي «كلمة الله»، التي تغسل وتنظف تلقائيًا عندما نهتم بها ونقرأها ونُخبئها في قلوبنا ونترك لها المجال لتعمل عملها داخلنا بالروح القدس، أما غسل أرجل الآخرين فلا بد وأن يقوم به "شخص روحاني بتواضع"؛ وغرض الغسل هو التنقية لرد الشركة وكذلك لاستمرارها. ما أحوج المؤمنين إلى هذه الخدمة المباركة في وسط عالم يصيب بالإعياء!

## وسيلة غسل الأرجل؟

الأرجل لا تُغسَل حسب المنطق، أو حسب الاستحسان البشري، بل بحسب قول الرب الذي قام بأول عملية غسل للأرجل وقت أن كان بالجسد على الأرض (يو ١٣)، والذي في حديثه الخاص مع تلاميذه أعلن لهم: «أنتم الآن أنقياء لسبب الكلام الذي كلمت كم به» (يو ١٥: ٣)، وعندما نقرأ كلمة الله، ونخضع لها، فإنها تغسلنا وتنقينا. والرب يستخدم الكلمة لتقديس وتنقية الكنيسة التي أحبها وأسلم نفسه لأجلها «لكي يُقدسها، مُطهرًا إيّاها بغسل الماء بالكلمة، لكي يُحضرها لنفسه كنيسة مَجيدة، لا دنسَ فيها و لا غضن أو شيء من مثل ذلك، بل تكون مُقدسة وبلا عيب» (أف ٢٦: و٢٧)، ومن يقوم بغسل أرجل إخوته ليس لديه سوى هذه الوسيلة الفعّالة «كلمة يقوم بغسل أرجل إخوته ليس لديه سوى هذه الوسيلة الفعّالة «كلمة الله».

قال رجل الله متى هنري:

"يجب علينا أن نغسل أرجل إخوتنا المدئسة ليس فقط بماء الكلمة لكن

أيضًا بدموعنا، وعلينا أن نشعر بالأسى لضعفات وحماقات إخوتنا".

## مَن الذي يقوم بعملية غسل الأرجل؟

لا يصلُح الجميع لهذه الخدمة الحسَّاسة بل فقط الإنسان الروحي: «أَيُّهَا الإِخوَةُ، إِن انسَبَقَ إِنسَانٌ فَأَخذَ في زِلَّةٍ مَا، فَأَصلحُوا أَنتُمُ اللهُ وَحَانيينَ» (غلات: ۱)، إنها تحتاج إلى شخص يفهم في كلمة الله، ليستخدم منها ما يناسب كل موقف وكل ظرف، وفي ذات الوقت يتصف هذا الشخص بصفات سيده من تواضع ووداعة وإحساس بما يعانيه الآخرون.

## كيف تتم عملية غسل الأرجل؟

بروح الوداعة، فالمؤمن الروحي ينحني وينحني إلى أن يأخذ مكانه في مركز الاتضاع عند قدمي أخيه، واضعًا نفسه مكان أخيه لئلا يتعرض لنفس الموقف، ليغسلهما «... بروح الودَاعَة، ناظرًا إلَى نفسكَ لئلا تجربً أنت أيضًا» (غلات: ١)، وفي سبيل ذلك يخلع ثيابه إشارة إلى تتحيّة كل مظهر ومركز اجتماعي أو حتى روحي من المشهد تمامًا، مستخدمًا ماءً تتحمله الأرجل - كلمات نعمة مصلحة بملح، أي الجزء المناسب من كلمة الله لكل حالة - كما أن المنشفة ضرورية لعدم ترك ما يدل على أن هناك شيئًا قد حدث، نظير ما كان يفعله الكاهن في العهد القديم حين ينظف سرج المنارة، إذ لا بد أن يتم الأمر في سرية وعدم تشهير.

## ٣٧ - مُعَلِّمين مُندرين مكلِّمين بعضكم بعضًا ا

«وَلاَ تَسكَرُوا بالخَمر الَّذي فيه الخَلاَعةُ، بَل امتَلائه وا بالرُّوح،

مُكَلِّمينَ بَعضُكُم بَعضًا بِمَزَاميرَ وَتَسَابِيحَ وَأَغَانيَّ رُوحيَّةٍ، مُتَـرَنَّمينَ وَمُرَتَّلِينَ في قُلُوبِكُم للرَّبِّ» (أف٥: ١٨و ١٩).

«لتَسكُن فيكُم كَلَمَةُ المَسيح بغنى، وأَنتُم بكُل حكمَةٍ مُعَلِّمُونَ وَمُنذرُونَ بَعضكُم بَعضًا، بمزَاميرَ وتَسَابيحَ وأَغَانيَ رُوحيَّةٍ، بنعمَةٍ، مُتَرَنَّمينَ في قُلُوبكُم للرَّبّ» (كو ٣: ١٦).

مُعلّمين .. مُدرين .. مُكلّمين! ثلاثة أمور في غاية الأهمية، وعلى المؤمنين أن يمارسوها معًا وهي التعليم والإندار والتكلّم، ولكي تُمارَس هذه الأمور مُمَارسة صحيحة، فإنه لا بد أن يسبقها أمران في غاية الأهمية: الأمر الأول، هو الامتلاء بالروح! وحالة الملء بالروح ليست طلبة نطلبها لكنها حالة نعيشها عندما نفسح المجال للروح القدس في حياتنا فلا نطفئه ولا نحزنه بل نخضع له ونطيعه، والأمر الثاني، هو سُكنى كلمة المسيح فينا بغنى! وكلمة المسيح يُعنى بها التعاليم التي تكلّم بها المسيح عندما كان بالجسد على الأرض وسُجلت لنا في الأناجيل، وتلك التي أوحي بها في ما بعد لرسله وأنبيائه (الأعمال والرسائل)! والنتيجة في الحالتين واحدة وهي المزامير والتسابيح والأغاني الروحية؛ وهذا يعني أن المؤمن الذي تسكن فيه كلمة المسيح بغنى هو بعينه المؤمن الممتلئ بالروح القدس، أو قل المؤمن الذي لسان حاله: «خبأت كلامك في قلبي لكي لا أخطئ إليك» هو الشخص الذي يُفسح المجال للروح القدس في حياته.

وإذا كنا نحتاج كلنا إلى التعليم والإنذار وكذلك إلى المعونة والتشجيع من بعضنا البعض، لأننا في عالم فاسد وشرير، لكن ليس

كل شخص يصلح للتعليم والوعظ بل الموهوب من الله، أما الشخص الذي يصلح للإنذار فينبغي أن يكون شخصًا مُحبًا لقطيع الشخص الذي يصلح للإنذار فينبغي أن يكون شخصًا مُحبًا لقطيع الرب مُلمًا بكلمة الله ليستطيع أن يُنذر ويُقدّم النصح للآخرين على أساسها لا على أساس تعصب أعمى أو تقاليد هي وصايا الناس! «... أنتُم مَشحُونُونَ صَلاَحًا، ومَملُوؤُونَ كُلَّ علم، قَادرُونَ أَن يُنذر بَعضكُم بَعضًا» (رو ١٥: ١٤).

ولقد أقام الله في الكنيسة أناسًا ذوي مواهب، متنوعة، منها التعليم لشرح وتفصيل كلمة الله بالاستقامة حتى يستوعبها المؤمنون ويستفيدون منها ونتيجة ذلك «لا نكون في ما بعد أطفالاً مضطربين ومحمولين بكل ريح تعليم، بحيلة الناس، بمكر إلى مكيدة الضلال» (أفع: ١٤). أما الوعظ فهو تشجيع وتحريض المؤمنين على السلوك الصحيح والعيشة للرب في حياة القداسة العملية والطاعة له ولكلمته، ويشمل أيضًا تشجيع المؤمنين وسط الاضطهاد والضيقات والصعوبات لكي يثبتوا في الرب وفي الإيمان: «الذي لَمَّا أتَى (برنابا) ورَأَى نعمة الله فَرح، ووعظ الجَميع أن يَثبتُوا في الحرب بعزم القلب» (أع١١: ٣٢)، «يُشددان أنفس التلامية إلى الإنذار، ويعنى (برنابا وهو ضروري ولازم للذين يخطئون (تي٣: ١٠)، وللذين ينطئون بلا ترتيب لضبط سلوكهم، وللهذين لا يطيعون الكلمة يسلكون بلا ترتيب لضبط سلوكهم، وللهذين لا يطيعون الكلمة يسلكون بلا ترتيب لضبط سلوكهم، وللهذين لا يطيعون الكلمة المنسسة: ١١٥٥).

هذه الأُمور المُباركة تُمارس عادة عندما يجتمع المُؤمنون معًا باسم الرب يسوع المسيح ولهم فكرٌ واحدٌ وهو التغني والترنم للرب

وبُنيان بعضهم بعضًا، مع مُلاحظة أن التعليم يختص بأسس الإيمان بينما الإنذار يُعنى بمتطلبات الإيمان من سلوك وخلافه.

"ولا شك أنه من حق إخوتنا علينا أن نشاركهم في معرفتنا الكتابية ونسعى لمساعدتهم بما نسديه إليهم من نصائح عملية حسب التقوى، وبحكمة وليس بشكل عنيف، حتى يمكنهم قبولها". (ماكدونالد).

ويكتب أحد الأفاضل: "ما أجمل أن تكون مثل هذه الأمور هي موضوع حديث المؤمنين في جلساتهم الحبيَّة بدلاً من الحديث عن الظروف والأحداث الجارية من اضطهاد واقتصاد وغلاء وظروف صعبة وكرة القدم والفن والفنانين والأغاني العالمية وغيرها، مثل هذه الأمور التي تتُم عن فقر روحي". وفي وسط عالم لا يحب الرب، يُسرُ الرب، وتشبع خاصته، عندما يكون هو موضوع تفكيرها وحديثها «حينئذ كلَّم متَّوُ الرب كل واحد قريبه، والرب أصغى وسمع، وكُتب أمامه سفر تذكرةٍ للذين اتقوا الرب وللمُفكّرين في اسمه» (ملا ٣: ١٦).

والمزامير سفر موحى به، وفيه الكثير مما يوافق اختبارات المسيحي وظروفه وأحواله المتنوعة في الحياة، ويلذ للمؤمن أن يحفظها ويرددها ويتغني بها.

بينما التسابيح هي ترانيم تعبدية "غير موحى بها" موضوعها الله في أمجاده وجلاله ونعمته، وكذلك الرب يسوع في كمالاته وأمجاده ومحبته وعمله الفدائي على الصليب. إنها ترانيم التعبد والسجود.

حبيبي فتى مثل أرز لبنان حبيبي سقاه عامود رخام بديع الجمال وحلو اللسان وحلقة حلاوة وكله حنان

أما الأغاني الروحية فتتضمن نواحي عديدة مثل الاشتياق إلى حياة القداسة العملية والتكريس والثقة في الرب والاعتماد عليه في الحفظ والحماية وكل أمور الحياة، كذلك الحث على الصلاة ودراسة كلمة الله والسلوك بموجبها ودعوة الخطاة للتوبة والإيمان بالرب يسوع. (متى بهنام- بتصرف).

## احفظ حياتي ليكون تكريسها يا رب لك واحفظ ني دومًا شاكرًا طول الزمان عملك

لقد كَثُر جدًا في هذه الأيام الحديث عن الأغاني في أوساط الشباب "وفيها إيه الأغنية الفُلانية، كلماتها حلوة، ولا الأغنية الفُلانية، دي الموسيقى بتاعتها تجنن، ده حتى الأخ فلان المرنم عامل عليها ترنيمة، هي بصراحة كلماتها على قدها، لكن نغمتها حلوة، مش مهم الكلام المهم النغمة، أما الأغنية الفلانية دي أغنية وطنية، وكلماتها معبرة" .. وهلم جرا .. ليتنا نتبع تحريض الكتاب في اختيار نوعية ما نتغنى به وغرضه! «أُغني للربّ في حياتي. أرنتم لإلهي ما دُمتُ مَوجُودًا» (مز ١٠١: ٣٣)، «أُسبتحُ الربّ في حياتي، حياتي، وأرنتم لإلهي ما دُمتُ مَوجُودًا» (مز ١٠٢: ٣٣).

ليعطنا الرب أن تسكن كلمته فينا بغنى فنكون ممتلئين بحق بالروح القدس، فنفرح بفيض، ونُسبّح للرب وتكون لغة أحاديثنا معًا هي المزامير والتسابيح والأغاني الروحية، «مُخبرينَ بتَسَابيح الرَّبّ وَقُوّته وَعَجَائبه الَّتي صنَعَ» (مز ٧٨: ٤)، ونُسبح في قلوبنا للرب «فَاضَ قَلبي بكَلاَمٍ صالحٍ، مُتكَلِّمٌ أَنَا بإنشائي للملك، لساني قَلَمُ كَاتب مَاهرِ، أنت أبرعُ جَمَالاً من بني البَشر، انسكبت النّعمة على شَفَتيك،

لذلكَ بَارَكَكَ اللهُ الِّي الأَبْدِ» (مز ٥٥: ١و٢).

وليحفظنا الرب من أن نتغنى لغيره.

٢٤ فعل الخير لبعضنا البعض وللجميع: «... لا يُجازي أحد عن شر بشر بل كل حين التبعوا الخير بعضكم لبعض وللجميع!» (١تس٥: ١٥).

إن المُجازاة عن الشّر بشر ليست سلوك أو تـصرف أو لاد الله، الذين عليهم أن يغلبوا الشر بالخير «إن جَاعَ عَدُولُكَ فَأَطعمهُ خُبزًا، وَإِن عَطشَ فَاسقه مَاءً ... وَالرّبُ يُجَازيكَ» (أم ٢١:٢٥ و ٢٢)، إن التصرف الطبيعي هو رد الصاع صاعين لفاعل الشّر، هكذا يفعل الإنسان العادي، وهناك من أو لاد الله من لا يستطيعون أن يتحكموا في تصرفاتهم، فيظهرون بمظهر المنتقمين في علاقاتهم مع إخوتهم ومع أهل العالم، ويحاولون مجازاتهم بالشر من أجل أعمالهم الرديئة. نحن علينا أن نسمو ونتصرف كأو لاد الله، الله الذي يتعامل باللطف والمحبة والخير كل حين مع الجميع، ولنا في تتبعمل باللطف والمحبة والخير كل حين مع الجميع، ولنا في تتبعم ألم يكن يُهذَا دُعيتُم. فَإِنَّ المَسيحَ أيضًا يَتَالَّمَ لَم يكن يُهذَا بَل كَانَ يُسَلِّمُ لَمَن يقضي يعَدل» (ابط۲: ٢١-٢٣).

يريدنا الرب أن لا ننغلب من الشر بل أن نغلب الشر بالخير، ومبدأ الحياة المسيحية مبدأ ثابت وهو أن المؤمن لا يجازي عن الشر ويفعل الخير دائمًا سواء فعل الآخر خيرًا أم شرًا! «لأَنَّ هكَذَا هي مَشيئةُ الله: أن تَفعَلُوا الخير ...» (١بط٢: ١٥). علينا أن

نُظهر العواطف المسيحية لإخوتنا ولجميع الناس، نتأنى على الجميع، حيث المحبة تتأنى وترفق، وعندما نفعل ذلك علينا أن نتيقن أن الله لن يترك الأمور تسير دون ضابط أو رابط، فإن كان يطلب منا أن لا ننتقم فذلك لأنه قال: «لي النقمة أنا أُجازي، يقول الرب»، هو يعرف الوقت المناسب والجزاء المناسب.

وفي أمر العطاء أيضًا «فَإذًا حَسبَمَا لَنَا فُرصنَةٌ فَانَعمَـل الخَيـرَ للجَميع، وَلا سيَّمَا لأَهل الإيمان» (غلا7: ١٠). ينبغي أن تفيض حياة المؤمن بالخير على جميع من يتعامل معهم، متشبهًا بسيّده، فقد كانت حياة السيّد ينبوعًا مستمرًا متدفقا من الخير للجميع «يَـسُوعُ ... الَّذي جَالَ يَصنَعُ خَيرًا ويَشفي جَميعَ المُتَسلَّط عَلَيهم إبليسُ» (أع٠١: ٣٨)، «... قُدَّمُوا اللِّيه مَجَانينَ كَثيــرينَ، فَـــأَخرَجَ الأَروَاحَ بكُلْمَةٍ، وَجَمِيعَ المَرضَى شَفَاهُم»، (مت ٨: ١٦)، «فَأَكَلَ الجَميعُ وَشَبِعُوا ... وَكَانَ الَّذِينَ أَكُلُوا مِنَ الأَرْغَفَة نَحوَ خُمِسَة آلاَف رَجُل» (مر ٦: ٢٤-٤٤). قد نجد بعض المُفشَّلات وقد نتعرَّض للسخرية ممَّن لا يفهمون سمو ورقي التصرف المسيحي تُجاه الآخرين، ولكن علينا أن «لا نفشل في عمل الخير ...» (غلا7: ٩)، ونطيع التحريض «لا تنسوا فعل الخير والتوزيع، لأنه بذبائح مثل هذه يُسَرُّ الله» (عب١٣٠: ١٦)، و «لا تمنع الخيرَ عن أهله، حين يكون في طاقة يدك أن تفعله» (أم ٣: ٢٧). فعل الخير لا يتوقف علي مقدار ما أملك و لا يتوقف على مقدار الغنى الذي أحوزه، بل يتوقف على مقدار المحبة للآخرين، فالقلبُ المُحبُ عَطَّاءٌ، هكذا كانت تفعل طابيثًا بإمكانياتها البسيطة، وعلى العكس من ذلك فإن عدم فعل الخير على قدر الإمكان دليل على الأنانية وضعف المحبة.

قد يواجه عمل الخير بالانتقاد من الذين لم يتعودوا على فعل الخير، وقد يكون النقد جارحًا، مثل: "ده بيحب الظهور، سيبك منه، دي مظاهر كذابة ... وهكذا"، لكن هذا ليس مدعاة للفشل، بل يجب أن نثابر على فعل الخير رغم الظروف، ونتذكر قول الكتاب: «إن تألمتم وأنتم فاعلون شرًا» (ابطت تألمتم وأنتم فاعلون شرًا» (ابطت الشياطين قالوا عليه: «... إنَّهُ برئيس الشيَّاطين يُخرجُ السَّياطينَ» (١٧)، وقد واجه الرب نفسه ذلك، حتى أنه عندما كان يشفي ويخرج الشياطين قالوا عليه: «... إنَّهُ برئيس الشيَّاطين يُخرجُ السَّياطينَ» (مر٣: ٢٢)، لكنه قط لم يتوقف عن فعل ذلك! إن فعل الخير للجميع ولا سيما أهل الإيمان ضرورة، بدون شرطيَّة الاستحقاق التي نضعها، فنقول: "ده ما يستاهلش!"، وهنا نتذكر ما فعله داود مع شاول رغم أن الأخير كان يريد قتله، وما فعلته الفتاة المسبيَّة مع نعمان السرياني الذي سبَاها وحرَمها من أهلها، وإن كان ما فعله داود وما فعلته الفتاة المسبيَّة ضد طبائع البشر على خط مستقيم، لكنه عمل المحبة! وينبغي أن يوجه عمل الخير التوجيه مستقيم، لكنه عمل المحبة! وينبغي أن يوجه عمل الخير التوجيه الصحيح لمَن يستحقونه أي للمحتاجين.

\* \* \*

## Y

## للأُمور التي تُشَوّه علاقتنا الصحيحة معًا

هناك كثير من الأمور التي ينبغي أن نتجنبها في علاقاتنا مع بعضنا البعض لأنها تسبّب الهدم لا البنيان، وتشوّه بل وتهدم وحدة الجسد. ولنأخذ منها بعض الأمثلة لنَحذر لأنفسنا:

# ۱- «لا تكذبوا بعضكم على بعض» (كو٣: ٩):

ما هو الكذب؟ يشمل الكذب كل أنواع عدم الاستقامة ويتم عن طريق إخفاء الحق، المبالغة في سرد الأحداث، الخيال الواسع (الذي وإن كان يتصف به الأطفال لكن لا يصح أن يتصف به السخص البالغ)، عدم دفع الضرائب، الغش في الامتحان، عدم الوفاء بالوعود، إفشاء السر والرياء والإدعاء والنفاق والغش، وكذلك ذكر أنصاف الحقائق. الكذب من نتاج أعمال الجسد، ولا ينبغي أن يكون له مكان في حياة أولاد الله. وتتضاعف خطورة الكذب من خلال إدلائنا بشهادة زور وما يترتب عليها من مصائب، أو ذكر أمور عن إنسان، من شأنها أن تُرسّخ في الأذهان انطباعًا سَيئًا عنه (ماكدونالد). ويكفي الكذب بشاعةً أنه صفة أصيلة للشيطان الذي قال عنه الرب: «كذّاب وأبو الكذّاب متى تكلّم فإنه يتكلّم بالكذب» (يو ٨: عنه الرب: هغندما تكذب فأنت تقف في صف الشيطان.

عدم الكذب واتباع الصدق مطلب عام من الجميع «لا تكذبوا» (لا ١٩: ١١). «لذلكَ اطرَحُوا عَنكُمُ الكَذبَ، وَتَكَلَّمُوا بالصدق كُلُّ

وَاحدٍ مَعَ قَريبه، لأَنْنَا بَعضَنَا أَعضَاءُ السبعض» (أف ٤: ٢٥)، و «لا تَكذبُوا بَعضُكُم عَلَى بَعض» (كو ٣: ٩)، وذلك لأن الكذب هو طريق الأشرار، يتكلَّمون به كل واحد مع صاحبه بشفاه ملقة (مزمور ١٢: ٢)، ويُحبُونه أكثر من التكلُّم بالصدق (مزمور ٢٥: ٣). قايين الشّرير قتل أخاه هابيل، وعندما سأله الرب عنه، أجاب كاذبًا: «لا أعلم. أحارس أنا لأخي؟» (تكوين ٤: ٩). ولأننا بعضنا أعضاء البعض، وكما أنه من غير المعقول أن يرسل أحد مراكز المختعليمات خاطئة إلى أحد أعضاء الجسم لتضليله عن خطر قادم أو يغفل عن تحذيره من أمر آخر فإنه من غير المقبول أن يكذب الأخ على أخيه المؤمن. (ماكدونالا).

يذكر الكتاب المقدس عنه: «لسان الكذب إنما هو إلى طرفة العين» (أم ١٦: ١٩)؛ أي سرعان ما ينكشف وينفضح أمره، ويقول المثل: "الكدب ما لوش رجلين"؛ أي ليس له ما يستند عليه، ويا له من تحذير «... لأن ليس مكتومٌ لن يُستعلن، ولا خفيٌ لن يُعرف» (مت ١٠: ٢٦)!

#### باذا الكذب؟

قد يمارس الإنسان الكذب ظنًا منه أنه وسيلة للنجاة من مستكلة أو لإخفاء شيء مُخز، أو للخروج من ورطة أو تحت دواعي عمل الخير، أو للصلح بين متخاصمين أو لتقريب وجهات النظر بين متخافين، ولكن الحقيقة هي أنه لا توجد حالات يباح فيها الكذب على الإطلاق، "فالله لا يريدنا أن نساعده أو نمجده بكذبنا"! وتحمل نتائج الخطأ بشجاعة أشرف كثيرًا من محاولة إخفاء الخطأ

والتخلص منه بالكذب. ولا شك أن الرب يُقَدّر الصدق ويُثَمّنه ويكافئ عليه.

#### مخاطر وخسائر الكذب:

الكذب خطية و لأدة؛ أي الكذبة تتبعها كذبة لتبررها، ثم كذبة لتخفى الاثنتين ... وهكذا، والكذب ليس له مكاسب على الإطلاق، بل خسائر مروّعة، حتى وإن بدا أن له مكاسب، فهي وقتية وخادعة، وسرعان ما تأتى الخسارة التي تفوق المكسب بكثير، وهل ننسى كذب إبراهيم أمام فرعون مصر بخصوص سارة التي كاد أن يخسر ها لو لا تدخل الرب في الوقت المناسب؟ وكذلك كذب إسحاق أمام أليمالك ملك جرار فكاد أن يخسر زوجته! وجيدزي وما سبَّبه النفسه ولنسله من مصائب (٢مل٥: ٢٠-٢٦)، وبطرس الذي أنكر سيّده أمام جارية كاذبًا وما جرّه على نفسه (لو ٢٢: ٦٢) وعلى إخوته (يو ٢١: ٣،٢)، وحنانيا وسَفَيرة أمام بطرس وكيف خسرًا حياتيهما (أع٥:٥ و ١٠). كذب هذه الشخصيات، وبعضها قامات شامخة، ليس مدعاة لنا لكي نستسهل الكذب، بل لكي نتحذر جدًا لأنفسنا واضعين نصب أعيننا قول الكتاب: «لا تكذبوا»، «لا تكذبوا بعضكم على بعض»! إذا ليس هناك من هو كبير على الكذب، فعلينا أن نحذر، لأنه مجرد كلمات تخرج من اللسان الذي لا يستطيع أحد من الناس أن يذلُّك (يروضه) (يـع٣: ٨). وقـد أشارت دراسة عن الأكاذيب بجامعة كاليفورنيا إلى أنَّ كلِّ إنسان يكذب على الأقلُّ ١٣ مرَّة في الأسبوع، وفي معظم المرات لا يعرف أنَّه يكذب. فتُروى الأكاذيب بتلقائية لمجرَّد المُتعـة، لكـن الضرّر الذي تُحدثه أبعد ما يكون عن المُتعة.

۲- لا للنهش: «فإذا كنتم تنهشون وتأكلون بعضكم
 بعضًا، فانظروا لئلا تُفنوا بعضكم بعضًا» (غلا ٥: ١٥).

إن هذا الأمر ربما يكون ناتجًا عن الناموس الذي بدأ الغلاطيون يتحولون إليه (غلاه:٤ و ١٤)، والناموسية تؤدي دائمًا إلى الخصام، والمتدينون يتصرفون ضد الدين (الفريسيون أو الدين تحب الناموس يتصرفون دائمًا عكس الناموس، فالناموس قال: «تحب قريبك كنفسك»، لكنه لم يستطع أن يمنح القوة لذلك أو ينشئ المحبة في القلوب، فنتج عن ذلك الكبرياء «العلم ينفخ» وتعظيم الذات، مما يؤدي إلى عدم مراعاة مشاعر الآخرين، بجانب الشدة والقسوة في الكلام، فينشب جدال ساخن أو قد يحدث نزاع بين المؤمنين، فيفلت الزمام وتُفقد السيطرة على الكلمات والأفعال، فتتاذى المساعر وتُدمَّر العلاقات والصداقات وتضعف المحبة – التي من المفروض أنها نتأنى وترفق، وتحتمل وتصبر – فيتأذى الأفراد وتسود الخلافات، وتقسم الكنائس، ليحفظ الرب نفوسنا بعيدًا عن

<sup>ُ</sup> الفريسيون هم فئة متدينة ظاهريًا تشعر ألها أفضل من الباقين وتتعالى علم يهم، ربما لسبب تدقيقهم في تنفيذ الناموس أو تقدمهم في الممارسات والفرائض، يضعون المسافات بينهم وبين الآخرين مثل الذي قال في العهد القديم: «قف عندك. لا تدنُ مني لأني أقدس منك. هـؤلاء دخان في أنفي، نارٌ متقدةٌ كل النهار» (إش ٦٥: ٥).

والسؤال: هل نحن عُرضه لهذا الفكر في كنائسنا وفي علاقاتنا؟ فإذا كان هناك احتمال أن نكون كذلك، فإذًا طبقة الفريسيين ما زالت موجودة لليوم، وعلينا أن نعالج هذا الفكر فينا قبل أن نعالجه في الآخرين.

الناموسية ألبغيضة، أساس كل صراع، ولتتعمق المحبة في قلوبنا! ٣- «لا يَئِنَّ بَعِضُكُم عَلَى بَعِضِ أَيُّهَا الإِخْوَةُ لَئُلاً ثُدَانُوا. هُوَذَا الدَّيَّانُ وَاقَفَ قُدَّامَ البَابِ» (يع0ً: ٩).

"الأنين" يعنى التأوه، و"أنَّ" المريض تعنى تأوَّه من شدة الألم، والرسول يطلب من المؤمنين أن يصبروا لأن مجيء الرب قد اقترب، ومجيء الرب فيه العلاج لكل ظلم ومعاناة! لا تتذمروا ولا تئنوا من هؤلاء الذين يتكلُّمون عليكم بالسوء سرًا، أو يظلمـونكم! لأن الديَّان واقفَ قدام الباب، وهو يعرف تمامًا كل ما يحدث من حولنا، ويعرف ما يدور في داخلنا من أفكار، فعلينا أن لا نسمح لأيَّة مرارة أن تنشأ وتنمو في داخلنا من نحو الآخرين، وعلينا أن لا ندين لئلا نُدان، و لا نطلب الانتقام فيوم الرب قد اقترب، و هـــو الديَّان وحده، وليكن فينا صبر، ومن يدين سيُّدان، وعلينا أن نترفع عن كل ما هو سلبي ونبحث عن إخوتنا المتعثرين لكي نـشجّعهم ونصلِّي لأجلهم. وقد يحدث الأنين لسبب ظلم حقيقي أو لسبب أتعاب من وراء خدمة الآخرين، ورغم هذا علينا أن نحتمل الجميع مهما كانت أتعاب الخدمة، ونقوم بها بفرح غير آنسين (عسب١٣: ١٧)، وعلينا أن لا نُميّز بين الأشخاص في خدمتنا لئلا نتسبب في تذمر الآخرين، مثلما تذمر اليونانيون على اليهود لأن أراملهن كُنَّ يغفل عنهن في الخدمة اليومية (أع٦: ١).

أ الناموسيون هم أشخاص يحفظون الكتاب ويطبقونه حرفيًا مع أن «الحرف يقتل»، وبتدقيق شديد بعيدًا عن روح المكتوب ليحققون أغراضهم لا روح النص «... قال إخوتكم الــذين أبغضوكم وطردوكم من احل اسمي: ليتمجّد الرب» (إش٦٦: ٥).

#### ٤- «لا يذُمَّ بعضكم بعضًا أيها الأخوة»:

ذمّه أي لامه وأنبّه. والذمّ المقصود هنا هو الذمّ المبني على الإله الآخرين، والظنّ السيئ فيهم، وفي دوافع أفعالهم، بل ونشرها على الملأ! وهذا لا يليق على الإطلاق بأناس كانوا خُطاة وتعامل الله معهم بالنعمة فخلُصوا بالإيمان. وعلينا أن لا نأخذ مكان الله في الدينونة، إنَّ الذي يذمُّ أخاه ويدينه فإنّه يذمّ ويدين الناموس الذي أوصى: «تحب قريبك كنفسك» ونحن ليس من اختصاصنا أن نخمن الدوافع الحقيقية من وراء كل تصرف، ولا ينبغي أن نكون فضوليين ومتطفلين، فنحاول معرفة أسرار الناس من بعيد، إلا ما كان ظاهرًا ومُصرّحًا به من قبل الشخص نفسه. إننا لم نُدعَ لنحكُم على الآخرين وندينهم، لأنَّ الدينونة لله، لكن نحن علينا أن يبني

# ما هو الذَمُّ؟

الذّم هو الاغتياب والثرثرة الماكرة لتشويه السمعة، هي محاولة الشخص الماكر أن يخفي قذارته، والظهور بمظهر نظيف عن طريق تلطيخ سُمعة شخص آخر بالوحل، وقد يتخذ ذلك أشكالاً لطيفة مثل: هو فعلاً "شخص كويس" ولا أتصور كيف حدث منه كذا؟ كيف تورط في الأمر الفلاني؟ أنا لا أدري كيف تفوق، بهذا الكلام؟ والأمر قد يطول الخدّام أيضاً. هو فعلاً خادم موهوب، وله خدمة ممتازة وأنا ها أروح فين فيه؟ بس هو فعلاً في الموضوع الفلاني لم يكن على مستوى المسؤولية أبدًا! وتتوالى الافتراءات والأكاذيب والتي قد تتلون بطابع روحي مثل: "أنا ما كنتش أحبب

أحكي قدامك بس علشان تشاركني الصلاة"، "أنا ما كنتش أحبك تعرف حتى لا تتعثر، لكن أنت عارف أن فلان ده موهوب وله خدمة ناجحة، وبصراحة أنا مش عايز الشهادة تتأثر، من فضلك صلّي معايا". وهكذا يتم اغتيال الشخصيات على كل المستويات، لا فرق بين خادم ومخدوم، بين رجل أو امرأة، بين كبير وصغير! الذّم أمر كرية جدًا، يحذر منه الرسول بطرس: «اطرحوا عنكم كل خُبثٍ وكل مكر ورياء، والحسد وكلّ مذمّة» (ابط۲: ۱)، ويخشى بولس أن يجده في مؤمني كورنثوس فيضعه في القائمة الكريهة كاتبًا «لأني أخاف ... أن توجد: خصومات، ومُحاسدات، وسخطات، ومذمّات، ونميمات، وتكبرات، وتشويشات» (٢كو ١٢: ٥). ما أردأ خطية الذمّ وما أخطرها، إنها الأكثر انتشارًا، حتى في أوساط المؤمنين، تُمارس باللسان، منبعها القلب، ويغذيها الحقد والحسد!

الذم هو النهش في أعراض الآخرين، هو لوم الشخص وإظهار عيوبه ونقائصه. وهو عكس المدح، لأنه يخوض في أعراض الناس وخصوصياتهم ودواخلهم، وينقل أسرارهم سواء عن علم أو جهل، عن حق أو افتراء، ولكن في كل الأحوال لم يُعط أحد السلطان للذمّام لكي يُلوّث سُمعة الناس! مع ملاحظة أنه إذا سعينا لننقل شرًا حقيقيًا فلا يكون هذا إلا بغرض تحقير الذي ارتكبه أمام مَن نُكلّمهم.

الذم له صور مختلفة من الكلام والأفعال، أقل ما توصف به أنها "خبيثة موجعة سفيهة باطلة قبيحة مريرة منحطة ماكرة حسودة

حقورة كاذبة"!!

الذّم يشمل الاغتياب (ذكر عيوب الآخرين التي يسوؤهم ذكرها)، والوشاية، والكذب، والنميمة (نقل الأمور السيئة عن الآخرين بغرض الإفساد والإساءة إلى سمعتهم)، فالنمّام يكشف ما يُكرَه كشفه للتشهير والثلب (الثالب هو الذي يلطخ الناس بالعيوب)، وتكون المذمّة بالقول والكتابة والرمز والإشارة، وحتى بالإيماءة.

و لا ينجو أحد من أضرار المذمة، فالذمّام يضر نفسه ويُدنّس أُذن سامعه ويُلُوّث صاحب القضية. وحتى إذا كان الأمر صحيحًا فهذا لا يعفي الواشي من الجريمة، فمن أعطاه توكيلاً أو تصريحًا لتلويث سمعة الناس؟ ومن الممكن علاج الأمر بدلاً من إذاعته «لا تُبغض أَخاكَ في قلبكَ. إنذارًا تُنذرُ صلَاحبكَ، ولا تَحمل لأجله خطيّة » (لا ١٩ ا: ١٧). وإذا كانت الحكاية غير صحيحة يصبح الذمّام شاهد زور «شاهدُ الزور لا يَتَبرَأُ، والمُتكلّمُ بالأكاذيب يَهلكُ» (أم ١٩ ا: ٩).

ونهى الرب صراحة عن هذه الرذيلة المكروهة بعبارات واضحة: «لا تَسعَ في الوشاية بينَ شَعبكَ. لا تَقف عَلَى دَم قَريبكَ. أَنَا الرّبُ» (١٦:١٦).

## ما هي صفات الشخص الذَّمَّام؟

يصف الوحي الإلهي الشخص الذمّام بالعديد من الصفات الكريهة منها:

ك الشخص الذَمَّام هو شخص جاهل: وفي هذا يقول الحكيم: «مَن يُخفي البُغضنَةَ فَشَفَتَاهُ كَاذبَتَان، وَمُشيعُ المَذَمَّــة هُــوَ

جَاهِلٌ» (أم ١٠: ١٨). هذا الشخص الجاهل يحتقر الحكمة والأدب (أم ١٠: ٧)، وهو شخص مستهتر، يمارس بلذة وسرور الأمور التي ينفر منها العاقل ف «الرذيلة عنده كالضحك» (أم ١٠: ٣٢)، وهو ينشر حُمقًا (أم ١٣: ٢١)، وهو أيضًا مُضرّ لرُفقائه لأن «رفيقُ الجُهَال يُضرَّ» (أم ١٤: ٢٠)، «يستهزئ بالإثم» (ذبيحة الإثم) (أم ١٤: ٩)، فيستخف بالخطأ في حق الآخرين، ولا يرى خطورة في فيستخف بالخطأ في حق الآخرين، ولا يرى خطورة في ذلك فهو لا يهتم في أن يُصلح أموره مع من يخطئ في حقهم، وهو شخص غير ناضج لأن «الجهالة مُرتبطة بقلب الولد» (أم ٢٢: ١٥). والشركة معه تؤدي إلى الانحطاط الأدبي والروحي، والذي يشتري بضاعة مسروقة هو شريك اللص، هكذا الذي هو في علاقة مع الجاهل.

الشخص الذَمَّام هو شخص غير أمين: «السَّاعي بالوشاية يُفشي السَرَّ، وَالأَمينُ الرُّوح يَكتُمُ الأَمـر َ « (أم١١: ١٣)، فهو غير جدير بأن يُؤتمن على أسرار الآخـرين. ونقـل المذمَّة حتى ولو كانت حقيقية هو أمرٌ مؤذ للغاية، فإن كان هناك خطأ صدر عن شخص، فينبغي أن يكون هو أول من يعلم، ولكن الواقع المُعَاش يختلف تمامًا، لأن صحاحب القضية هو آخر من يعلم. يُكثر الغمز واللمز والإشـارات والإيحاءات من حوله، وعندما يعرف صاحب الشأن تكون الصورة المظلمة عنه وصلت إلى كل الناس، ومن يستطيع عندئذ أن يُصلح ما قد أفسد؟! من بين القطع اللازمة للمنارة

الملاقط والمنافض وهي مصنوعة من الذهب الذي يـشير إلى المجد الإلهي، عندما لا تعطي المنارة ضوءها كاملاً، يقوم الكاهن بتنظيفها من الرماد (الهباب الأسود) مستخدمًا الملاقط الذهبية، لتعطي المنارة ضوءها كاملاً، ويـضع الرماد في المنافض الذهبية حتى لا يراه أحد، وحتى لا يتناثر على الأرض، فتتسخ ثياب الكهنة النقيَّة، إن هذا صورة لما ينبغي فعله عندما يوجد خطاً ما، لا ينبغي إذاعته ونشره وجعله موضوعًا للنقاش والقيل والقال بل ينبغي أن يتم التنظيف بحسب فكر الله، كيف؟ باستخدام الملاقط (الرُّوحَانيّين) والمنافض الذهبية (الستر الكامل). «أيُّهَا الإخوةُ، إن انسبَقَ إنسانٌ فأخذَ في زلَّة مَا، فأصلحوا أنتُمُ الرُّوحَانيّينَ مثلَ هذا بروح الودَاعة» (غلا7: ١).

- الشخص الذمّام هو شخص حسود: الحسد هو الأرضية الخصبة التي تتمو فيها المذمّـة وتترعـرع (١بـط٢:١)، والحسد مرعب، ثقيل، يزيح من أمامه كل شيء «اَلغَضبَبُ قَسَاوَةٌ وَالسّخَطُ جُرَافٌ، وَمَن يَقفُ قُدَّامَ الحَـسد؟» (أم٢٧: ٤)، الحسد أقوى قساوة من الغـضب العنيـف والـسخط الجارف، إن «... نَخرُ العظام الحَسدُ» (١٤: ٣٠)، ومـا أشد هذا إيلامًا!
- مُشْيعُ المَدَمَّة هو صديق للشيطان: فمُشيع المذمة شخص مشتك وكذّاب، والشيطان هو « ... المُشتكي علَى إخوتنا، النّذي كَانَ يَشتكي علَيهم أَمَامَ اللهنَا نَهَارًا ولَليلاً (رؤ١٢:

١٠). والشيطان كذاب (يو ٨: ٤٤)، رَجُلُ الأَكَاذيب يُطلقُ الخُصُومَةَ، وَالنَّمَّامُ يُفَرِّقُ الأَصدقاءَ (أم١٦: ٢٨)، وكم فرقت النميمة بين الأصدقاء، وكم من عداوات نشأت بين الأحباء، وتدنس الكثيرون بسبب نشر حكايات يسترها التقي «شَاهدُ زُور يَفُوهُ بالأَكَاذيب. وَزَارِعُ خُصُومَاتٍ بَينَ إخورَةٍ» (أم ٦: ١٩)، وكم من كوارث حدثت! وهل ننسسى ما فعله دوّاغ الأدومي بوشايته الخبيثة عند شاول ضد داود مما تسبَّب في قتل أخيمالك الكاهن وبيت أبيه، وضـُربت مدينة الكهنة بحد السيف (رجال ونساء وأطفال ورضع وحيوانات) ما عدا أبياثار بن أخيمالك الذي نجح في الهروب (١صم٢٢: ١٨-٢٠)؟! (لقصة كاملة في ١صم ٢١ و٢٢). مُشْبِعُ المَذَمَّة هو شخص عبيِّ وكذلك سامعه لأن «الغَبيُّ يُصِدَقُ كُلٌ كُلُمَةٍ» (أم ١٤: ١٥)، وما أردأ المؤمن عندما يعطى آذانًا صاغية لكل من يذكر إخوته بالسوء أو يذيع عنهم مساوئ! إن هذا بعيد كل البعد عن المحبة التي تصدّق كل شيء يرتبط بحق الله وبأمور الله، المحبة التي تفرح بالحق ولا تسر بالإثم (١كو١١).

مُشيعُ المَذَمَّة هو شخص ليس عنده فضيلة (شجاعة أدبية): فهو لا يستطيع مواجهة الآخرين بل يتكلَّم عنهم مع آخرين «... قَدَّمُوا في إيمَانكُم فَضيلَةً ... لأَنَّ الَّذي لَـيسَ عندَهُ هذه، هُوَ أَعمَى قَصيرُ البَصرَ، قَد نَسيَ تَطهيرَ خَطَاياهُ السَّالفَة» (٢بط١: ٥-٩). تكلَّم رئيس الكهنة ضد الرب مع

الجمع منتقدًا معجزة الشفاء في يوم السبت لكن الرب وجه الكلام إليه هو شخصيًا (لو ١٤:١٣ و ١٥).

- مُشْيعُ المَذَمَّة إن كان مُؤمنا فهو مؤمن جسديٌ، لا ينمو روحيًا: وما أكثر مشاكل الطفولة الروحية «... كَجَـسَديّينَ كَأَطفَال في المسيح ... إذ فيكُم حَسَدٌ وَخصامٌ وَانشقَاقٌ ...» (٣:١ و٣)!
- المَدَمّة لا تعترف بالمسافات و لا بالفوارق، فتجد مؤمنًا في أسوان أو في الأقصر، ربما لم يسافر طوال حياته إلى القاهرة أو الأسكندرية (حقيقة وليس تخمينًا)، وينطوع بنقل شائعات عن مؤمنين من هناك! من أين أتى بهذه المعلومات؟ من أفراد على شاكلته، وقد لا يعرفون عن الشخص الذي ينقلون عنه الحديث إلا اسمه، أو لعلهم شاهدوه في برنامج روحي في إحدى الفضائيات، هكذا يستخدم الشيطان ضعاف النفوس في تدمير الشهادة والخدمة وفي قتل الناس أدبيًا ومعنويًا!

أيها القارئ العزيز ...

بعد كل هذا، هل يُشرفك أن ترتبط بهذه العادة الذميمة أو بمَن يمارسونها، من قريب أو من بعيد؟

## الله يُراقب ويُجازي الذَّمُّ والنميمة:

لقد تكلّمت مريم على موسى وأمالت هارون - الذي كان ينبغي أن يصدها - إلى صفها في التذمر عليه «ورَتَكَلَّمَت مَريمُ وهَارُونُ

عَلَى مُوسَى بسَبَب المَرأَة الكُوشيَّة الَّتي اتَّخَذَهَا، لأَنَّهُ كَانَ قَد اتَّخَـذَ امرَأَةً كُوشيَّةً. فَقَالاً: «هَل كَلُّمَ الرَّبُّ مُوسَى وَحدَهُ؟ أَ لَم يُكَلِّمنَا نَحنُ أيضًا؟»، فَسَمعَ الرَّبُّ!» (عد١:١٢ و٢)، لقد كانت الغيرة من الوضع الخاص لموسى هي السبب، واستُخدمت المرأة الكوشيّة كغطاء، فسمع الرب وحميَّ غضبه عليهما قائلاً: «لماذا لا تخشيان أن تتكلَّما على عبدي موسى؟» ألا ترن هذه الكلمة في أُذنك عندما تتكلُّم بالسوء على أحد المؤمنين، خادمًا كان أم مخدومًا؟ وضـُربَت مريم بالبرص!! النبيَّة التي سبق وقادت النساء في الترنيم للرب! (خر ١٥: ٢١). يا له من وضع غاية في الخزي والعار الآن، وأيُّ خزي كان فيه هارون؟ إن الله لا يأخذ هذه الأمــور باســتخفاف، فحُجزَت مريم سبعة أيام خارج المحلَّة بسبب البرص، وتألم الجميع معها، وتأخر الرحيل حتى رجعت (عد١٢). ماذا يعني هذا؟ يعني أننا إذا فعلنا ذلك فلا بد وأن نتعرَّض للتأديب من الرب، وتتقطع الشركة معه، وتتعطل الخدمة، ناهيك عن الأثر السلبي على عائلاتنا وعلى أحبائنا، والأمر الثاني هو أننا إذا لم نسهر على أنفُسنا جيدًا، فإننا مُعرضون للوقوع في هذا الشر المُخزي المُكلّف، مهما كان المستوى الروحي. وعلى العكس من ذلك، والشخص الذي ينفذ الوصية «لا تُسع في الوشاية!»، فلا يشي بلسانه، يكافئه الرب بالشركة المباركة معه: «يَا رَبُّ، مَن يَنزلَ في مَسكنكَ؟ مَن يَـسكننُ في جَبَل قُدسك؟ ... الَّذي لا يَشي بلسانه، وَلا يَصنَعُ شَرًّا بصاحبه، وَلاَ يَحملُ تَعييرًا عَلَى قَريبه» (مز ١٥: ١-٣).

هل قاسيت أنت من المذمة يومًا ما؟ لا بد أن يكون قد حدث لك ذلك. لماذا؟

#### هو لاء قاسو ا من المَدَمَّة:

- ★ لقد تعرض لها سيدك وقت أن كان بالجسد على الأرض من قبل الكتبة والفريسيين ومن أقربائه: الفريسييون... قالوا: «هذا لا يُخرج الشياطين إلا ببعازبول رئيس الشياطين» (مت١٠: ٢٤)، و «أقرباؤه من ... قالوا: إنّه مُختَل! وأمّا الكَتبة ... فقالوا: إنّ مَعه بعازبول وإنّه بسرئيس الشياطين يُخرج الشياطين» (مرسا ٢١٠ و٢٢)! فهل الشياطين يُخرج الشياطين» (مرسا ٢١٠ و٢٢)! فهل تستغرب أن تتعرض أنت لها؟! قال الرب لتلاميذه: «الحق الحق أقول لكم: إنّه ليس عبد أعظم من سيده، و لا رسول الذي قلته أعظم من مرسله» (يو ١٠: ١٠)، «أذكروا الكلام الذي قلته لكم! ليس عبد أعظم من سيده» (يو ٢٠: ٢٠).
- ★ تعرقض لها موسى! من من؟ من أقرب الأقربين! من مريم أخته وهارون أخيه «وتَكَلَّمَت مَريم وَهَارُونُ عَلَى مُوسَى»
   (عد١١: ١). وقاسى منها موسى وهارون بما أشاعه، قورح وداثان وأبيرام، وأون بن فالت، عنهما من افتراءات (عد١: ١-٣).
- ★ وتعرَّض لها بولس من مؤمني كورنثوس حيث شكَّكُوا في رسوليته فكتب إليهم: «وَأَمَّا أَنَا فَأَقَلُ شَيءٍ عندي أَن يُحكَمَ فيَّ منكُم» (١كو٤: ٣)، «أ لَستُ أَنَا رَسُولاً؟ أَلَستُ أَنَا حَرَّا؟ أَمَا رَأَيتُ يَسُوعَ المَسيحَ رَبَّنَا؟ أَلَستُم أَنتُم عَملي في الرَّبَ؟ إِن كُنتُ لَستُ رَسُولاً إلَى آخَرينَ، فَإِنَّمَا أَنَا اللَّيكُم لَرَبِّنَا؟ إِن كُنتُ لَستُ رَسُولاً إلَى آخَرينَ، فَإِنَّمَا أَنَا اللَّيكُم لَلْ اللَّي آخَرينَ، فَإِنَّمَا أَنَا اللَّيكُم لَلْ اللَّي الْمَا اللَّيْ اللَّهِ الْمَا اللَّيةِ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ الللللْمُ الللْمُلْعُلُمُ اللَّهُ الللْمُلْمُ اللَّهُ اللللْمُ الللللْمُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُ

رَسُولٌ! لأَنَّكُم أَنتُم خَتمُ رسَالَتي في الرَّبّ» (١كو ١:١ و ٢).

★ وقاسى منها يوحنا، الشيخ الحبيب، من أناس داخل الكنيسة «كَتَبِتُ إِلَى الكَنيسة، ولَكنَّ ديُوتريفسَ الَّذي يُحبُّ أَن يَكُونَ الأُوَّلَ بَينَهُم لاَ يَقبَلُنَا ... هَاذرًا عَلَينَا بأَقوال خَبيثَةٍ» (٣يو ٩ و٠١).

إن حديث المَدَمَة عن خدًام الرب والمؤمنين بصورة مغرضة وخبيثة، وغير لائقة، هو موضوع قديم حديث، وإن كان قد بدأ باغتياب مريم وهارون لموسى (عد ١٦) وافتراءات قورح ورفاقعلى موسى وهارون (عد ١٦)، وما أشيع عن الرب نفسه من قبل الكتبة والفريسيين ومن أقربائه، وما أشاعه الكورنثيون عن بولس لكنه أبدًا لم ينته بديوتريفس وأقواله الخبيثة على يوحنا الرسول الشيخ ومن معه، ولكنه مستمر حتى اليوم من خلال نفس العينات، وهم أناس ضعاف النفوس، أطفال بل أقزام في الإيمان، غيورون، حسودون، محبون للذات، يسوقهم الشيطان لتشويه الخدّام والخدمة!! إن التحذير من المَدَمَة ومغباتها لا يمنع الأخ المناسب من أن يوبّخ أخاه على ما يُخالف به وصايا الله، ولا يمنع الكنيسة من أن تواجه بحزم الخطايا الشائعة.

## لماذا المَذَمَّة أو الوشاية بالآخرين؟

إن ما يميّز هذه الأيام هو السطحيّة والخواء الروحي السديد، وأخذ الأمور الروحية بسطحية شديدة، مما ينتج عنه محاولة مله هذا الفراغ بأى شيء وبأى وسيلة، وهنا يجد السشيطان الفرصة

سانحة لكي يملأ هذا الفراغ، وهو لا يكل ولا يمل في سبيل هذا بل يقوم بالمحاولة تلو الأخرى، والشخص الفارغ روحيًا مستعد تمامًا للقيام بهذه المهمة. يبدأ الشيطان خططه الماكرة لتدمير شهادة المؤمنين وسمعتهم وعلاقاتهم تحت مبدأ "فرق تسد"! فيبدأ في بـث سمومه ليشوه صورتنا أمام بعضنا البعض وأمام الآخرين، سواء خدًّام أو مخدومين، وواحدة من خدعه الدائمة هي أنه يصور الصحيح خطأ، والخطأ صحيحًا وتكون النتيجة تنافر المؤمنين وتدمير العلاقات بينهم، وتشويه صورتهم، ونحن لا نتكلم هنا عن شخص أخطأ في حق آخر ولكن عن مؤمنين ضعاف النفوس أعطوا الفرصة لغيرهم ليلقي بقمامته في آذانهم، وبدورهم تطوعوا هم لكي ينشروا هذه القمامة بين الآخرين بطريقة كريهة مقيتة، وهناك آخرون يعطون لأنفسهم الحق بأن يحللوا الأحداث حسب خيالهم المريض وينشروا هذه الأمور الموجودة في خيالهم فقط، فيسيئون إلى إخوتهم بل وإلى من أحسن إليهم.

وإليكم أيها القراء الأعزاء هذه المواقف التي حدثت حقيقة:

◄ مؤمن أحسن إلى مؤمن آخر أفضل ما يكون الإحسان، ووقف إلى جواره في ظروفه الصعبة بإخلاص، آخذًا بيده، منفقًا جهده وماله، وعندما واجه المُحسن إليه ظرفًا سيئًا آخر، لم يجد شخصًا يوجه إليه شكوكه وسمومه إلا ذلك الأخ الذي وقف إلى جواره من قبل، ظنًا منه أنه هو الذي أوقعه في هذا الظرف السيئ، ونشر هذه الظنون في محيط أسرته، ولم يجد فيها عاقلاً يؤنبه ويوقفه! ثم ما لبت أن

انتشر الأمر في الاجتماع، وبين مؤمنين من اجتماعات أخرى، وأخيرًا، وبعد أن تلوثت السمعة ولاكتها الألسن وفاحت الرائحة، وصل الأمر للأخ نفسه فكانت الصدمة قويَّة! مما ألقى بظلاله الكئيبة على العلاقات بين الأسرتين وكذلك على الاجتماع! وبعد البحث اتضح أن هذه الظنون والشكوك ليس لها أساس من الصحة، بل هي من نسبح خيال غير عاقل بل مريض! أيُّ خيال هذا؟ وأجاب صاحبنا بكل برود: "أصل أنا افتكرت كده، وأنا باعتذر عما حدث"! أي اعتذار يُصلح ما فسد؟ وأي شيء يمكن أن ينظف السمعة التي تلوثت؟ إن الفراغ والسطحية الروحية يجعلان منا ألعوبة في يد الشيطان!!

الدرجة سمحوا للشيطان أن يلعب بأفكارهم؟ وهل يمكن أن يكون شخصًا سويًا من يتطوع بنشر أمور تسيء إلى الآخرين؟ لماذا نُسرع جدًا في تصديق الأُمور السلبية عن إخوتنا؟ لماذا نقوم نحن أنفسنا بنشرها بدلاً من أن نصدها ونقاومها أو على الأقل نحاول أن نتحقق منها؟

ليتنا يُفكر ألف مرة قبل أن يُقبل على عمل رديء مثل هذا.

#### خذ حذرك!

من أخبث الوسائل التي يستخدمها الشيطان ليحقق هدف في تدمير المؤمن هو التأثير على سُمعته، مُجنّدًا ضعاف النفوس من بين المؤمنين، وهم ليسوا قليلين، لينشروا أخبارًا مسيئة كاذبة تتناقلها الألسن عن مؤمنين أفاضل وخدّام أمناء أتقياء، وعندما تتفحص الأمر ويتضح كذبه، يجيبك بكل بلاهة: "أنا سمعت"!

#### فما هو دورك؟

لا تعط آذانًا صاغية لكل مَنْ وكل ما يسيء إلى إخوتنا! أو إلى أحد! فأذنيك ليست مقلب قمامة، لكل مَن لديه نفاية. و «اَلسَّاعي بالوشَايَة يُفشي السّرَّ، فَلاَ تُخَالط المُفَتَّحَ شَفَتَيه!» (كثير الثرثرة والرغيّ) (أم ٢٠: ١٩)، ولا تكن في شركة معه! إنه يستحق أن نطبق عليه المكتوب: «... فَسمُوا هذَا وَلاَ تُخَالطُوهُ لكَي يَخجلَ!» (٢تس٣: ١٤). ولا تنسَ أن «كثرةُ الكلام لاَ تَخلُو من مَعصيةٍ» (أم ١٠: ١٩)! فلا تشترك في خطايا الآخرين! ولا تُفسد أخلاقك، فالكتاب يقول: «لا تَصلُّوا! فَإِنَّ المُعَاشَرَات الرَّديَّةُ تُفسد الأَخلاق الجَيدة» (اكو ٢٠: ٣٣). والمفتح شفتيه يفتح الباب على

مصراعيه للسانه، متكلّمًا بأمور من العيب عليه أن يتكلّم بها، وإذ يبث سمومه في أذنيك، فإنه يعطيك الإيحاء بأنك الوحيد الذي تكلّم معه عن هذا الأمر وذلك لثقته فيك، وينتقل من شخص إلى آخر بنفس الأسلوب. والأسلوب الآمن مع مثل هذا الشخص هو عدم الاستماع إليه مطلقًا، وعدم مخالطته، ليخجل من نفسه ومن أسلوبه، ربما يكُف عن أفعاله، فتهذأ الأمور لأنه «بعدَم الحَطَب تنطفئ النّار، وحَيثُ لاَ نَمَّامَ يَهذأ الخصامُ» (أم٢٠: ٢٠).

إن الاستماع إلى الواشي، ولو من باب المُجاملة، يُعتبر أقوى مُشجّع له لكي يستمر في بث سمومه، والاستماع إليه يجعلك شريكًا له في فعلته «وَلاَ تَشتركُوا في أَعمَال الظُّلمَة غير المُثمرة بَل بالحَريّ وبَخُوهَا» (أف٥: ١١)، وإذا لم تستطع أن توبخه، فعلى الأقل اصمت مُظهرًا عدم تجاوبك معه، وتبرمك وتأففك من سماعه، واظهر ذلك بتعبيرات وجهك العابسة! ولا تنس قول الكتاب: «ريحُ الشّمَال تَطردُ المَطرَ، وَالوَجهُ المُعبسُ يَطردُ لسسانًا والمَابِي (أم٢٥: ٢٣).

### ماذا لو اضطررت إلى أن أستمع إلى شخص من هذه النوعية؟ أ ليس من باب الذوق أن أستمع إلى مَن يحدثنى؟

مَن يسيء إلى سمعة الآخرين لا يستحق أن نسسمعه، بـل أن الكتاب يقول: «لا تخالطه»! ولنكن واضحين مع أنفسنا، لأننا عادة نميل إلى أن نستمع إلى مثل هذا الكلام فـ «... الأُذُنُ لاَ تَمتَلئُ منَ السَّمع» (جا١: ٨)، ويقول الحكيم أيضًا: «كَلاَمُ النَّمَّام مثلُ لُقَم حُلوةٍ وَهُوَ يَنزِلُ إلَى مَخَادع البَطن» (أم ١٠: ٨)، أي أن رفض الاستماع وَهُوَ يَنزِلُ إلَى مَخَادع البَطن» (أم ١٠)، أي أن رفض الاستماع

إلى إشاعة ما صعب كرفض حلوى لذيذة، إن تناولت قطعة واحدة منها تتولد لديك شهية للمزيد. علينا أن نرفض الإشاعات (الوشاية) بنفس الطريقة التي بها يَحذَر مريض السكر، مـثلاً، مـن تناول الحلوى، فلا تفتح العلبة مطلقًا! فإن لم تأخذ الكلمة الأولــى مـن الوشاية، فلن تأخذ الثانية والثالثة. (التفسير التطبيقي).

## أيها النَّمَّام! ...

قبل أن ينطلق لسانك بالذم في إخوتك تذكر أننا هنا في العالم لنمجد الله، ولنا هذا التحريض: «... فَافعَلُوا كُلَّ شَيءٍ لمَجد الله»! (اكو ١٠: ٣١)، فاسأل نفسك: أيُّ مجد سيعود إلى الله من جرّاء ذمك لأخيك؟ وأيُّ مكاسب ستتحقق لك أو له؟

### ٥- لا للعُجب ولا للإغضاب ولا للحسد:

«لا نكن معجبين نُغاضب بعضنا بعضا، وتحسد بعضنا بعضا» (غلاه: ٢٦). ينبغي أن يعمل كل عضو في جسد المسيح على راحة وإسعاد بقية الأعضاء، ولكن المسيحي الذي يضع نفسه تحت الناموس مثل مؤمني غلاطية، عُرضة لأن يتفاخر على الآخرين ويستفزهم مُعجبًا بنفسه، كما كان الفريسي محتقرًا للآخرين «... ولست مثل هذا العشّار» (لو ١٩: ١١)، وهكذا رأى بولس عندما كان تحت الناموس «وكُنت أَتَقدَّمُ في الدّيانة اليَهُوديَّة علَى كَثيرين من أَترَابي في جنسي» (غلاا: ١٤)، «ومن جهة البر الذي في الناموس بلا لوم» (في ٣: ٦)، بل وكذلك حاول بطرس أن يفعل عندما خاف من الذين هم من الختان، فلم يُرد أن يأكل مع الأُمم بعد أن كان يفعل ذلك (غلاة: ١٢).

#### لا للعُجب!

العُجب أو الغرور هو الـ "أنا" مجسّمة وما يصاحبها من تباه وغرور وكبرياء وحب الظهور والتفاخر بالنفس على الآخرين والسخرية منهم لأنهم ليسوا على نفس المستوى، والعُجب هو السلوك بالزهو والإعجاب بالنفس على حساب مشاعر الآخرين ونفسيَّاتهم، وبذلك نحن نُسيء للآخرين ونُثير غضبهم ونعمل نوعًا من التشويش في كنيسة الله.

#### لا للإغضاب!

العُجب والاعتداد بالنفس والأنانية دون النظر إلى الآخرين وأمورهم يتسبب في إغضاب البعض. وقد يكون الإغضاب أيضًا نتيجة لعدم الاعتراف بالاشتراك في الخطأ ومحاولة تبرير النفس ونسب الخطأ إلى الآخرين، لذلك أوصى يوسف إخوت عندما صرفهم إلى مصر ليأتوا بأبيهم وأسرهم: «لا تَتَعَاضَبُوا في الطّريق» (تك٥٤: ٢٥).

وإغضاب الآخرين ينتج أيضًا عن محبة الذات، والأنانية والمكر والرغبة في أن نستحوذ على الكل لأنفسنا، مثلما فعل يعقوب مع عيسو، حيث أخذ منه البكورية نظير أكلة عدس، ثم تبعها بأخذ البركة بالمكر والخداع والكذب على أبيه، مما أغضب عيسو جدًا (تك٢٧).

ولا شك أن هذا ينبع من الجسد الفاسد الذي فينا، وأيضًا يتولد الغضب كنتاج للطلبات غير المعقولة والتي فوق الطاقة والإمكانيات

والاختصاص مثل راحيل التي قالت ليعقوب: «هَب لي بنين، وإلا فأنا أموت! فحمي غضب يعقوب على راحيل وقال: ألعلّي مكان الله الذي منع عنك ثمرة البيطن؟» (تك٣٠: ١و٢). لنُلاحظ أن تكون طلباتنا من الآخرين لا سيما في البيوت، من الأزواج أو الزوجات، تتوافق مع الإمكانيات المتاحة.

#### لا للحسد!

الحسد هو تمني امتلاك ما يخص الآخرين، من مواهب وتَفَوق وممتلكات، وهذا يفعله ذوي الشخصيات الضعيفة والإمكانيات المتواضعة، فيحسدون غيرهم لما يمتلكون من إمكانيات روحية وزمنية.

وكم قبيحٌ هو الحسد ومؤذ للآخرين! فيوسف نتيجة لحسد إخوته له، أُلقيّ في البئر، ثم بيع عبدًا، وقاسى الكثير لسنين عديدة، ورؤساء الكهنة حسدوا الرب يسوع فأسلموه للموت والصلب.

وكل هذه الصفات غريبة على المؤمن الذي كان خاطئًا وعملت فيه النعمة، إن العظمة الحقيقية هي في العمل المخفي الذي تظهر نتيجته مُعلنة عن الاهتمام بالآخرين والتفكير فيهم وفي صروالحهم بل واعتبارهم هم الأفضل.

#### لا للظلم!

«أيها الرجال، أنتم إخوة. لماذا تظلمون بعضكم بعضا؟» (أع٧: ٢٦). هذه العبارة قالها موسى لإخوته بني إسرائيل وهم عبيدٌ في أرض مصر، عندما خطر على باله أن يفتقدهم، فذهب

اليهم، ووجدهم يتخاصمون، فحاول أن يسوقهم السي السلامة، فرفضوا، وترتب على هذا هروبه إلى أرض مديان (خر ٢: ١٣- ١٥). إنه بحق شيء غريب ومدهش أن يظلم الأخ أخاه! فرالأخ للشدة يُولد» (أم١٧: ١٧)، وينبغي أن يهتم بأخيه ويحبه ويضحي من أجله. ولكن الذي كان يظلم قريبه دفع موسى، متحديًا: «مَن أقامك رئيسًا وقاضيًا علينا؟»، والأكثر من ذلك أنه اتهم موسى بمحاولة قتله قائلًا: «أ تريد أن تقتلني؟» (خر ٢: ١١-١٥).

والمدهش أننا نقبل الظلم من العالم. فكم أذلهم المصريون وظلموهم ونهبوهم وأكلوا حقهم وسخروهم! ونكون في منتهى الحساسية (ونعمل من الحبة قُبة) عندما يتعلَّق الأمر بإخوتنا المؤمنين. لماذا؟ إننا لا نُشجع الظلم، ولكن علينا أن نحتمل، والظالم هو شخص متكبر ومغالط ولا يحتمل مراجعة أو توجيه من أحد.

إذا وقع على المؤمن ظلم من أخيه فعليه:

أولاً: أن لا يلجأ إلى المحاكم العالميَّة مُطلَقًا! حتى لو أدى الأمر أن يظلم ويسلب «فَالآنَ فيكُم عَيبٌ مُطلَقًا، لأَنَّ عندكُم مُحَاكَمَاتٍ بَعضكُم مَعَ بَعض. لمَاذَا لاَ تُظلَمُونَ بالحَريِّ؟ لمَاذَا لاَ تُسلَبُونَ بالحَريِّ؟»، وعلى المؤمن أن يلجأ إلى المؤمنين ليحكموا بينه وبين أخيه (اكو 7: ١-٨)، والسلوك المسيحي الصحيح هو أن نقبل الظلم أفضل من أن نرتكبه.

ثانيًا: «لاَ تُجَازُوا أَحَدًا عَن شَرّ بشَرّ ... لاَ تَتَقَمُوا لأَنفُسكُم أَيُّهَا الأَحبَّاءُ، بَل أَعطُوا مَكَانًا للغَضَب»، «ليَ النَّقمَةُ أَنَا أُجَازِي يَقُولُ الأَحبَّاءُ، بَل أَعطُوا مَكَانًا للغَضَب»، «لي النَّقمَةُ أَنَا أُجَازِي يَقُولُ الرَّبُّ» (رو ١٢: ١٧ و ١٩)، وبنفس المعنى ينصح الرسول بولس

المُضطَهدين من العبر انيين مُشجعًا إياهم بالقول: «لأنه بعد قليل جدًا سيأتي الآتي و لا يبطئ» (عب١٠: ٣٣-٣٧).

ثالثًا: مُواجهة الظالم بظلمه في شجاعة وهدوء، مثلما أجاب الرب يسوع من لطمه ظلمًا بالقول: «إن كنت قد تكلّمت رديًا فاشهد على الرديّ، وإن حسنًا فلماذا تضربني؟» (يو ١٨: ٢٣)، لكنه أبدًا لم يكن يهدد بل كان يسلّم لمن يقضي بعدل (ابط٢: ٣٣)، ومثل بولس وسيلا عندما سُجنًا في فيلبي وحُوكما وضرُربًا بطريقة ظالمة، وعندما أتتهما الأخبار السارة بإطلاق سراحهما رفض بولس قائلاً: «ضربونا جهرًا غير مقضي علينا (أي دون محاكمة) ... أ فالآن يطردوننا سرًا؟ ... فجاء الولاة وتضرعوا إليهما وأخرجوهما» (أع٢:١٦٣ و ٣٩) وهكذا خرجًا من السجن بكرامة أولاد الملك وخدًام السيّد.

وما لا يصح فعله في كل الأحوال هو مبادلة الظلم بالظلم والانتقام للنفس، فإذا كنت أنت لا ترضى بالظلم، فكيف تقوم بالفعل نفسه؟!

اترك الأمر للرب وسيتصرف نيابة عنك وأفضل منك!

\* \* \*

